الطابي المراجع المراجع

زبان کے طور پرلفظ اُردو کی تاریخ پرمب حثے کا آغاز قوم، تاريخ اوركلجر كے تصورات محب نول گورکھپوری کے تنقب دی نوادر ذاكثر دابعه سرفراز ببطو يمترجم فیض کی نظم تنہائی' کے انگریزی تراجم: ایک تنقیدی جائزہ خوشونت سنگھرکاناول ُٹرین ٹو پاکتان پر م چن د کی ذوب انی اد بی حیثیت اردو-مندى: كناجنى تهذيب في اساس مردم شماري 2011 اوراردو بغیر سند پیدائش کے ایک شخص کی شناخت <sup>رتض</sup>مین اللغات (تقطیع الف) کے بارے میں چند معروضات اردولغت (تاريخي اصول ير) شفيح صاويد حبيب تنوير: لازوال تفسير د الركثر اورب مثال انسان آزادی کے بعد ہندستان میں اردوزبان دعلیم کے مطالعے کے چندزاویے حبد يد مندى ك شاعراورفلمي نغمه نگار نير ج عباس اورنبهر و( ترجب وتاليف: ڈاکٹر زيش)



'اردوادب' کے زیرتعاون میں اضافہ کاغذ، طباعت اوراشاعت کے ذیل میں ہوتی روز افزوں مہنگائی کی وجہ سے سہ ماہی اردوادب کے زیرتعاون میں اضافہ کیا جار ہاہے۔ اب اِس کا زیرسالانہ 600 رويےاور قيمت في شاره 150 رويے ہوگی۔ قارئین زیر بارنہ ہوں، اس لیے، اب اردوادب اور 'ہماری زبان یا بندی کے ساتھ انجمن کی ویب سائٹ www.atuh.org پر اشاعت سے پہلی ہی اُپ لوڈ کردیے جاتے ہیں جہاں قارئین اس کا مفت میں مطالعہ کر سکتے ہیں اور جن مضامین کی ضرورت ہوانھیں ڈاؤن لوڈ بھی کیا جاسکتا ہے۔ (ادارہ)

ارواوب

مدري<sup>إعلا</sup> صديق الرحم<mark>ن قد دائي</mark>



معاون مدير سرورالهدئ

انجمن ترقی اردو(ہند) نئی د تی



Anjuman Taraqqi Urdu (Hind), A/c No 0158201000018 IFSC: CNRB0000158, Canara Bank, D.D.U. Marg, New Delhi - 110002



Printed and published by Abdul Bari on behalf of the Anjuman Taraqqi Urdu (Hind), Urdu Ghar, 212, Rouse Avenue, New Delhi-110002 and printed at the Jayyed Press, 5228, Ballimaran, Delhi-110006 Editor: Dr Ather Farouqui, E-mail: farouqui@yahoo.com E-mail:urduadabquarterly@gmail.com, Ph: 0091-11-23237722, 23237733 فنهرست

|                                                              | Z                     |                                                                    |
|--------------------------------------------------------------|-----------------------|--------------------------------------------------------------------|
| 5                                                            | صديق الرحمن قدوائي    | ادارىيە                                                            |
| 7                                                            | اطهرفاروقى            | پہلا درق                                                           |
| 20                                                           | ترجمه:جاويداحمدخورشيد | قوم، تاريخ اور کچر کے تصورات (شمس الرحمٰن فاروقی )                 |
| 33                                                           | معين الدين عقيل       | مجنوں گور کھیوری کے نقیدی نوا در                                   |
| 51                                                           | عاصمهغلام رسول        | ڈاکٹر رابعہ سرفراز ببطویہ مترجم                                    |
| 57                                                           | اے نصیب خاں           | فیض کی نظم تنہائی' کے انگریز کی تراجم ایک تقیدی جائزہ              |
| 69                                                           | مظفر حسين ستيد        | خوشونت سنگه کاناول ٹرین ٹو پاکستان ک                               |
| 85                                                           | جاويدعالم             | پریم چند کی ذ ولسانی اد بی حیثیت                                   |
| 97                                                           | ترجمه خورشيدعالم      | اردد- ہندی گنگا جمنی تہذیب کی اساس (امثوک مہیثوری)                 |
| 106                                                          | ستمس الرحمن علوى      | مردم ثناری 2011اوراُردو                                            |
| 109                                                          | ڈا <i>کٹر</i> نریش    | بغیر سندِ پیدائش کےایک شخص کی شناخت (خواجہ احمد عباس)              |
| تضمین اللّغات ( <sup>تقطی</sup> رانی) کے کچھ الفاظ پر مباحثه |                       |                                                                    |
| 120                                                          | احرمحفوظ              | ،<br>تضمین اللغات' (تفظیع الف) کے بارے میں چند معروضات             |
| 130                                                          | عبدالرشيد             | ار دولغت ( تاریخی اصول پر )                                        |
|                                                              |                       | <b>بزمِ هم نفساں</b> (زندہادیوں <i>پر تح ی</i> ریں)                |
| 132                                                          | سرورالهدك             | شفيع جاويد<br>شفيع جاويد                                           |
|                                                              |                       | یومِ پیدائش(یکم ستمبر) کے موقعے پر                                 |
| 144                                                          | محمود فاروقى          | حبيب تنوير: لا زوال تطيير ڈائر کٹراور بے مثال انسان                |
|                                                              | تھے پر                | رالف رسل کی دسویں برسی (14ستہبر) کے موہ                            |
| 149                                                          |                       | ۔<br>آزادی کے بعد ہندستان میںاردوزبان وتعلیم کے مطالعے کے چندزاویے |
|                                                              |                       | یادِ رفتـگاں                                                       |
| 185                                                          | احرشهيل               | -<br>جدید ہندی کے شاعراد <sup>ولل</sup> می نغمہ نگار نیرج          |
|                                                              |                       | کتاب اور صاحب کتاب                                                 |
| 189                                                          | مبقر :ابراہیمافسر     | عباس اورنهرو( ترجمه وتاليف: ڈاکٹرنریش)                             |
|                                                              |                       |                                                                    |

گزارش قلم کار حضرات سے درخواست ہے کہ وہ اپنی تخلیقات اور مضامین سه ما ہی اردواد ب کی ای میل آئی ڈی: urduadabquarterly@gmail.com یرارسال کریں اور مضامین کی اشاعت سے متعلق معلومات کے لیے جناب عبدالرشيد سے ان کے موبائل نمبر: 9990972397- 1009اور ای میل: rasheedblue@gmail.com پررابطه کریں۔ 'اردواد' کے سرکولیشن سے متعلق معلومات کے لیے جناب امیر کھین (سركويش انچارج) - أن ك موباكل نمبر:0091-8178816555 اورای میل:rahmaniamirulhasan@gmail.com يررابطه كري مندرجۂ بالا دونوں ہی حضرات سے موبائل پر رابطہ صرف دفتر کے اوقات میں کریں تا کہآ پ کے حکم کی فوراً تعمیل ہو سکے (اداره)

اداريه

آج کل ایک عجیب پُر فریب خاموش کا عالم ہے۔ صبح کا اخبار ہم عموماً اس امید پر پڑھتے تھے کہ ہر نیادن ایک نئے منظر کی خبر لے کر آئے گا مگر اس عہد میں صبح کا اخبار گزشته دن کی طرح قتل وغارت، آتش زنی، ہجومی حملوں کی دل خراش اطلاعات کے سوا پچھنیں۔ چیرت نہیں چلتا۔ بس لے دے کریہ کہا جاتا ہے کہ 2019 کے پالیمانی انتخابات کا پس منظر فراہم نہیں چلتا۔ بس لے دے کریہ کہا جاتا ہے کہ 2019 کے پالیمانی انتخابات کا پس منظر فراہم رزش کے سا اُن میں پچھ ہے۔ سیاسی جماعتیں پچھ کہتی بھی میں تو مخالف جماعتوں کی سازش کے سوا اُن میں پچھ اور نظر نہیں آتا۔ زمانہ تھا کہ ذراسی بات پر بھارت بند ہوجاتا تھا، شہر کی دکا نیں اور تعلیمی ادارے بند ہوجاتے تھے۔ آج اس فضا کا ذرہ برابر اثر نہیں۔ ب مشہر کی دکا نیں اور تعلیمی ادارے بند ہوجاتے تھے۔ آج اس فضا کا ذرہ برابر اثر نہیں۔ ب منتقبل کی امید پرلوگ ہر حال میں خاموش بیٹ پرآمادہ نہیں ملتا۔ کیا ہو تھا کہ ایک ہیں مستقبل کی امید پرلوگ ہر حال میں خاموش بیٹ پرآمادہ کیا ہو ہی ملک ہے جہاں ایک ایکھ مستقبل کی امید پرلوگ ہر حال میں خاموش بیٹ پرآمادہ نہیں ملتا۔ کیا ہو تھی ہو کی خبروں کے باوجود کس مور ہا ہے وہ تو گیا ہے کا کو کی نشان نہیں ملتا۔ کیا ہید ہی تو و تعال ایک ایکھ مستقبل کی امید پرلوگ ہر حال میں خاموش بیٹ پرآمادہ کیا ہو ہی ملک ہے جہاں ایک ایکھ مور ہا ہے وہ تو لگتا ہے کہ اس دنیا ہے الگ کو کی خطر ہے۔ دوہ بھی کی نو گر نیوں کی بیتا اور ان کا حال اب اس لائق ہی نہیں سمجھا جاتا کہ اس پر عالم انسا نہت میں کسی قسم کی کھالی ہو۔ بس ظلم اور ظلم پر بر جس کے پردے پڑے ہیں۔ آج اقوا می صدرہ جیسی اخبین بھی ایک ہو ہی کہ سی تھی ہو کی ہوں ہو گھی ہو ہوں کے میں م

مشاورت سے زیادہ اور کیا حیثیت رکھتی ہے۔ د نیا کے اس حال نے کیا انسان کے ذہن واحساس کوکسی حد تک بھی جھنجھوڑا۔اگر ایسا ہوا ہوتا تو کم از کم ہمار ضخلیقی احساس پر اس کا اثر نظر آتا۔ہمارے شعروا دب نے اُسے ایسے مسئلے کے طور پر دیکھا ہوتا، مگر آج کا ادب قو می اور بین الاقوا می منظر نامے کے اس عالم سے بھی بیگا نہ ہے۔ ان حالات میں 'اردوادب' جیسے رسالے سے کیا تو قع کی جاسمی تھی۔ اس کے مشمولات میں یا اس جیسے دوسرے ادبی رسالوں کے صفحات پر بچھ جلتے ہوئے آنسوؤں کی آگ تو بھر ری ہوئی ہوتی۔ ایہا نہ بچھ ہے اور نہ آنے والے زمانے میں اس کی امید کی جاسمتی ہے۔ ادب کے ساتھ طباعت واشاعت کی دنیا پر ایک فالج کا سادورہ پڑا ہے جس کے اثر ات سے کہ نجات اظہار ہور ہا ہے اس کے بارے میں مرکز کی انجمن اور صوبائی انجمنوں کی طرف سے اختلافی اور احتجاجی جلسے تو ہوتے ہیں مگر ان کا اثر عام صورت حال پر کیا ہے اس کا حال سب دیکھ سکتے ہیں۔ افسوس کی بات یہ ہے کہ 'اردوادب' کا بی شارہ جب قار کین کرام کے ہاتھوں جار ہا ہے تو برہمی اور تشویش کے احساس کے سوااور کچھ بھی ذہن پر طاری نہیں ہے۔

اس صورتِ حال کے بدلنے کی کوئی حلمانت نہیں لے سکتالیکن جیسا کہ گزرے ہوئے زمانوں میں ہوا ہے کہ کوئی بھی طوفان، کوئی بھی زلزلہ سب کو چونکا دے اور اچا تک کوئی حرکت نظر آنے لگے۔اردو میں احتجاج کی لے جنتی او نچی ہوتی تھی وہ فی الحال نظر نہیں آتی۔ دوسری زبانوں میں خصوصاً ہندی میں صورتِ حال پچھ پہتر ہے۔امید کہ دامن تھا ہے رہنے میں کوئی ہرج نہیں۔

صحیح تاریخ نویسی ہمارے عہد کا ایک اہم مسلد ہے جس کا اطلاق اردوزبان وادب پر بھی ہوتا ہے۔ اس شارے میں ہم شمس الرحن فاروقی صاحب کی کتاب اردو کا ابتدائی زمانۂ کے حوالے سے اس ذیل میں بحث کا آغاز کرتے ہوئے فاروقی صاحب سے درخواست گزار میں کہ اپنے دیگر علمی کا موں میں اردوزبان وادب کی تاریخ لکھنے کا کا م بھی وہ اس لیے شروع کردیں کہ اب بیکا م اردو میں شاید ہی کوئی تحقق کر سکے۔ اس شارے میں بہت روز کے بعد پروفیسر معین الدین عقیل کی آمد ہوئی ہے۔ تو قع کی جاتی ہے کہ وہ وقتاً فو قتاً پنی فتو حاتِ عالیہ سے اردوادب کے قار کین کے علم میں اضافہ کرتے رہیں گے۔

صديق الرحن قيدوائي

## يہلا ورق

انجمن ترقی اردو (هند) اپنے قیام کے بعد سے هی اردو زبان و ادب کے تعلق سے نظریاتی مباحث اٹھاتی رهی هے۔ آج جب اردو اداروں کی بھرمار هے تب بھی یه کام انجمن هی کررهی هے۔ اس ذیل میں انجمن کا ایك اهم کارنامه اردو املا کی معیاربندی کے لیے ایك کمیٹی کی تشکیل تھا جس کے نتیجے میں پروفیسر عبدالستار صدیقی صاحب نے اردو املا کے قواعد کو ملحوظ رکھتے هوئے اردو املا کی معیاربندی کی مگر یه کام ان کے بعد انتشار کا شکار هو گیا۔

اردو کی صحیح تاریخ کا تعیّن اردو زبان و ادب کے کسی بھی مسئلے سے زیادہ اھم اور توجه کا طالب ھے جو ابھی تك افراط و تفریط کا شکار رھا ھے۔ اس ذیل میں شمس الرحمن فاروقی کاتاریخ ساز کارنامہ 'اردو کا ابتدائی زمانہ ھے جس کے مباحث گفتگو کا سلسله شروع کرنا چاھتا ھے۔ موجودہ تحریر اسی سمت میں کی گئی سلسلۂ جنبانی ھے۔ ھمیں امید ھے کہ آئندہ شمارے میں فاروقی صاحب کی کتاب پر بحث و تمحیص کا سلسله شروع سوگا۔ میری اس تحریر کو فاروقی صاحب کے ان خیالات کی تلخیص کھنا ھی مناسب ھوگا جن کا ذکر انھوں نے 'اردو کا ابتدائی زمانہ 'اور اس ذیل میں آنے والی دوسری تحریروں نیز مختلف موقعوں پر ملاقاتوں میں راقم الحروف کے ذھن کے جالے ماف کرنے کی غرض سے کیا۔ ( (. ض)

مش الرحمن فاروقی صاحب کی کتاب اردو کا ابتدائی زمانۀ اینے مندرجات کی حد تک اردو زبان کی تاریخ سے متعلق متعدد مفر وضات اور تقریباً ہوشم کی دُ ھند کوصاف کرچکی ہے۔اس کے باوجود بھی۔ مقامِ افسوس ہے کہ کتاب کی اردوا شاعت کے تقریباً بیس برس بعد بھی۔ اس کا مطالعہ ہمارے ان اکابرین کی اکثریت خصوصاً ان ماہرین لسانیات نے نہیں کیا ہے جواردوزبان کے ارتقا کی تاریخ وغیرہ پراپنی تحقیق پرفخر کرتے ہیں۔اردوزبان کی تاریخ کے علما ابھی بھی وہی کچھ ڈہرارہے ہیں جس کی بازگشت ان کے چالیس اور بچاس برس پرانے مضامین میں ملتی ہے۔ اس صورت حال پراب افسوس اس لیے بھی نہیں کیا جاسکتا کہ اردو کی اس اصطلاحی علمی دنیا میں پڑھنے لکھنے کی روایت ختم ہوئے زمانہ ہو گیا ہے جس کے امانت داراب یونی ورسٹیوں کے اردو شعبوں یا پھر ملحقہ کا کچوں میں اردوزبان وادب کا درس دے رہے ہیں۔

مزید تشویش کا پہلویہ ہے کہ اردوزبان کے ارتقابے متعلق ہمارے ماہرین لسانیات اس باب میں آج بھی ان ہی غلطٰہمیوں کوراہ دےرہے ہیں جو ماضی میں مختلف وجوہ سےراہ یا گئی تھیں اوراردوزبان اوراس کے ادب کے لیے نہایت ضرر رساں ثابت ہوئیں۔ان میں سب سے اہم مفروضهار دوکولشکری زبان قرار دینا ہے۔'ار دوکا ابتدائی زمانہُ (اشاعت اوّل: مکتبہ جامعہ کمیٹر،نگ د ہلی) کی اشاعت اوّل 2000 کے علاوہ بھی اِس کتاب کے اردوتر جے کے ہندستان اور پاکستان د دنوں جگہ سے اصلی اور جعلی اڈیشن شائع ہو چکے ہیں اور انگریزی میں اس کا اولین اڈیشن او کسفر ڈ یو نیورٹی پرلیس نئی دہلی نے 2001 میں شائع کیا تھاجس کا اردوتر جمہ چوں کہ خود فاروقی صاحب نے ہی کیا ہے، اس لیے، اسے اردو میں پڑھتے ہوئے کہیں بھی ترجیحا گمان نہیں گزرتا۔ دراصل كتاب اولاً انكريزي ميں كهھى گئى تھى مگراس كاار دوتر جمە فوراً ہى شائع ہوگيا اورانگريزى قالب كى اشاعت اس کے ایک برس بعد ہوئی اس لیےانگریز ی میں کتاب 2001 میں شائع ہوئی جب کہ اردو میں 2000 ہی میں حیصی گئی۔ اس کتاب نے اردو — زبان کے ارتقا اور اس کی تاریخ — سے متعلق تقريباً ہروہ غلطہٰی جوانیسویں صدی کے آخر میں اس اہم زبان کے تعلق سے عام ہونا شروع ہوئی تھی اس کاسدّ باب تو کیا مگر چوں کہ اس اہم ترین کتاب کی طرف اردووالوں کا روتیہ شاعرانہ ہی رہا،اسی لیے،اس تاریخی کام کے شائع ہونے کے تقریباً میں برس بعد بھی ذرّہ برابر کمی نہیں آئی ہے۔اس کتاب اوراس کے مندرجات سے چوں کہ اب تک کسی نے کوئی اختلاف نہیں کیا ہے، اس لیے، جب تک کوئی بڑی تحقیق اردوزبان کی تاریخ سے متعلق فاروقی صاحب کے ذریعے پیش کیے گئے حقائق سے متعلق کسی نئے زاویے کا اضافہ نہیں کرتی تب تک 'اردو کا ابتدائی زمانہ ٰاردو زبان دادب کے باب میں اپنے مندرجات کی حد تک اپنی حرف آخر کی حیثیت قائم رکھ گی۔ فاروقی صاحب کی تحقیق کی تلخیص یوں کی جاسکتی ہے:

- بس زبان کوآج ہم اردو کہتے ہیں اس کے لیے بیلفظ اُس وقت رائج ہوا جب مغلیہ سلطنت کا چراغ بچھر ہاتھا، بلکہ بچھ چکا تھا۔ اس لیے، یہ دُہرا نا ایک مرتبہ پھر ضروری ہے کہ زبان کے طور پر اس لفظ کے رائح ہونے سے پہلے بیلفظ شہر د، ملی کے معنی میں مستعمل تھا۔
- زبان کے طور پراردو کے لیے تاریخ کے مختلف ادوار میں جومنتف نام رائج رہان میں اردوسب سے بعد میں استعال ہونے والا نام ہے اور سب سے پہلے اور دیر تک استعال ہونے والا نام ہندی ہے جواردو کے رائج ہونے کے بعد بیسویں صدی کی اولین دہائیوں تک استعال ہوتا رہا۔ ہندی چوں کہ زبان کے علاوہ ہندستان کے باشندوں کے لیے غیر ملکیوں کے ذریعے سب سے زیادہ استعال ہونے والالفظ بھی تھا، اس لیے فطری طور پر اس کی تاریخ سب سے پرانی ہے اور اس کے استعال کا زمانہ طویل ترین ہے۔
- ہندی اور جدید ہندی دوالگ زبانیں ہیں۔ ہندی ،اردو کا پرانا نام ہے جب کہ جدید ،ندی ایک سیاسی زبان ہے جس کی تشکیل ہندوقو م پر تق کے ایک عضر کے طور پر انتہا پیندوں نے انگریزوں کی مدد سے اندسویں صدی میں شروع کی اور جسے آزادی کے بعد ریاست اور ملک کی اکثریت کی پشت پناہی اکثریتی زئم کے ساتھ حاصل ہوئی مگر جو دوسو برسوں تک ہندوقو م پر ستوں اور انگریز وں کی سازش اور پشت پناہی کے باو جو دہندوا شراف تو کیا آن تک ہندومتو سط طبقے کے لیے ملی زندگی میں یا تو مطحکہ خیز زبان ہے یا پھر سکرت سے عدم واقنیت کے سب ان موقعوں پر سنکرت کا کام کرتی ہے جہاں پہلے مذہبی زبان کے طور پر صرف سنسکرت کی بالا دیتی تھی۔
- فاروقی صاحب ہندی کی اس وراثت کو ہاتھ سے جانے دینے کے لیے بالکل تیار نہیں جس نے زبانِ اردو کی پیش رواور اس طاقت ورترین زبان کا رول ادا کیا جس نے سیکڑوں برسوں کے لسانی اور تہذیبی رجحانات کے بہترین عناصر کوکشید کرکے ہندستان کی روایت کی تشکیل کی جسے عام فہم زبان میں ہندستانیت بھی کہا جا سکتا ہے۔ اس باب میں اب کسی

انگریزی میں Horde کہا جاتا ہے۔ یعنی بے انتظام مسم کا انبوہ ۔ پھر ید لفظ اردو بادشاہی یا شاہی کیمپ کے معنی میں استعال ہونے لگا۔ بادشاہ کائیمپ یا شاہی کیمپ اور شکر دو بالکل مختلف چیزیں ہیں اورات فرق کو نظر انداز کرنے کے نتیج میں اردو کے نام سے متعلق جو گمراہی پھیلنی شروع ہوئی، اس نے آخرش اردوزبان کی پوری تاریخ کو شیخ ہی نہیں بلکہ داغ دار کر دیا۔ قومی امکان میہ ہے کہ شاہی کیمپ کے معنی میں لفظ اردو کا ارتفا اکبر کے زمانے میں ہوا۔ اُس وقت کیمپ کے معنی نیروع ہوئی، شاہی کیمپ اور اُن کی پوری تاریخ کو شیخ ہی نہیں بلکہ داغ دار کر دیا۔ قومی امکان میہ ہے کہ ہوتے تصریف میں افظ اور کل اُکٹر گیا یا بادشاہ آیا اور چلا گیا۔ کیمپ کی ساجیات ریکھی کہ کیمپ میں اصل لوگ یعنی بادشاہ ، سرکاری افسر اور اس کے عملے کے لوگ اگر ایک لاکھ میں تو اس کے علاوہ نو لاکھ آدمی اور ہوں گے جن کو حالی موالی کہتے تھے۔ اُس کا مطلب میہ ہے کہ جینے بیش ورلوگ مثلاً سقہ جلاہا، دھو بی ، نائی ، زرگر ، غلہ بیچنے والا ، گوشت بیچنے والا اور نان بائی وغیرہ کی لاز مارور میں تو اُس

1638 میں شاہ جہاں نے شاہ جہان آباد کی تغییر کا کام بھوجلہ نام کی پہاڑی پر شروع کیا جو 1648 میں پورا ہوا۔ اب بیعلاقہ پہاڑی بھوجلہ کے نام سے فسیل بند شہر کے ایک چھوٹے علاق تک محدود ہوگیا ہے۔ اس کے بعد ہی بیہ طے پایا کہ اب مغل باد شاہ مستقل طور پر یہیں یعنی لال قلع میں رہا کریں گے اور شاہ جہان آباد اس کی رعایا اور ان لوگوں کے قیام گاہ کے طور پر استعال ہوگا جو کیمپ کے ساتھ مختلف کا موں کے لیے چلتے تھے۔ اس سے پہلے جہانگیر گھو متے بھر تے موگا جو کیمپ کے ساتھ مختلف کا موں کے لیے چلتے تھے۔ اس سے پہلے جہانگیر گھو متے بھر تے مستقل دار الخلافہ نہیں تھا۔ اگر تھا تو آگرہ تھا جس میں بیلوگ بہت کم رہے۔ جیسا کہ کرض کیا گیا کہ منظل دار الخلافہ نہیں تھا۔ اگر تھا تو آگرہ تھا جس میں بیلوگ بہت کم رہے۔ جیسا کہ کرض کیا گیا کہ منظل دار دوکا ارتقابا دشاہ کے کیمپ کے معنی میں تو اکبر کے زمانے میں شروع ہوا گراں نے دوان شاہ جہان آباد کے قیام کے بعد اس طرح پایا کہ شاہ جہان آباد کو ہی لوگ شاعری میں اردوان اردو ے معلا کہنے لگے۔ یعنی اس وفت اردو کی معنی اس فیل ہوں نہ دشہر کے ملاہ کروں کے اس فاروقی صاحب نے لکھا ہے کہ دریا ہے لطافت 1807 میں کمل ہوئی ہے۔ قیاس اغلب ہے کہ اس کی تحریر کا آغاز 1794 یا 1795 کے قریب ہوا ہوگالیکن بحیل 1807 میں ہوئی ہے۔ اس میں انشااور قتیل نے ہر جگہ شاہ جہان آباد لیونی دبلی کے معنی میں اردو کا لفظ استعال کیا ہے۔ فاروقی صاحب کے بدقول لوگوں نے اس کتاب کو تقریباً نہیں کے برابر پڑھا ہے کیوں کہ اس کتاب کی فاری مشکل ہے۔ یہ کتاب ایک ہی بار 1850 میں چھی تھی اور اب سہ بدآسانی ملتی بھی نہیں ہے۔ اشاعت کے وقت اس کتاب کے متن میں جو بہت سی غلطیاں راہ پا گئی تھیں وہ درست نہ ہو تک ہی اور قی صاحب کے پاس اس کتاب کا جو نسخہ ہے اس میں سات آ ٹھ صفحات خائب ہیں۔ اس کتاب کے الفاظ بھی بہت ٹیڑ سے میڑ سے اس کتا جی کہ اس زمان نا گئی تھی اور ان کے تقا کتاب کے الفاظ بھی بہت ٹیڑ سے میڑ سے اس کتا تر جہہ ہوئی محنت سے کیا لیکن پھر بھی اس میں کتاب کے الفاظ بھی بہت ٹیڑ سے میڑ سے اس کا تر جہہ ہوئی محنت سے کیا لیکن پھر بھی اس میں محاول کے آس پاس پنڈ ت دائر تر میڈی نے اس کا تر جہہ ہوئی محنت سے کیا لیکن پھر بھی اس میں کتاب کے الفاظ بھی بہت ٹیڑ سے میڑ سے اس کا تر جہہ ہوئی محنت سے کیا لیکن پھر بھی اس میں کتاب کے الفاظ بھی بہت ٹیڑ ہے میڈ سے اس کا تر جہہ ہوئی من سے اس کو تو تھی ہوں ہوں ہوئی ہوئی ہیں ہو کھولی ہوں کہ کتاب کے الفاظ بھی بہت ٹیڑ ہے میڈ سے اس کا تر جہ ہوئی محنت سے کیا لیک اس پڑی کھی تھا۔ اس میں کتاب کے الفاظ بھی بہت ٹیڑ ہو میڈ ہوئی نے اس کا تر جہ ہوئی محنت سے کیا لیک تو تو

اس سے پہلے جو کتاب بے انہنا متبول تھی وہ تھی 'باغ و بہار' کی ابتدا ہی میں میرامّن نے صاف صاف تین چارجگہ لکھا ہے کہ میں نے بیکہانی اردو کی زبان میں لکھی ہے: یعنی اس زبان میں جسے شاہ جہان آباد کے لوگ جن میں عورتیں، بوڑ ھے، بیچ، ہندو مسلمان سب شامل ہیں۔ یہاں 'اردو نجعنی' شاہ جہان آباد کے سلسلے میں کسی غلط نہی کی گنجائش نہ تھی۔ لیکن ہم لوگوں نے یہاں (اور ہراس جگہ جہاں 'زبان اردو کی 'اردو کی زبان کلھا تھا) آج تک اس کلتے کو نہیں پکڑ اادرا گر پکڑ ابھی ہو گا تو اس کو نہ تو اپنے طالب علموں کو بتایا اور نہ ہی ای کتی تھی۔ لیکن ہم زبان اردو کے استاد تو صرف یہی بتاتے رہے کہ 'اردو کی زبان کلھا تھا) آج تک اس کلتے کو نہیں پکڑ اادرا گر پکڑ ابھی ہو گا تو اس کو نہ تو اپنے طالب علموں کو بتایا اور نہ ہی اپنی کتی تحریمیں اس کا ذکر کیا۔ اردو کے استاد تو صرف یہی بتاتے رہے کہ 'اردو کے معنی ہیں 'لشکر'۔ اصل میں تو بی پورافقررہ 'زبان اردو ے معلا ے شاہ جہان آباد تھا، مختصر ہوتے ہوتے صرف 'اردو رہ گیا، اور دہ بھی عالبًا ر زبان اردو ے معلا ے شاہ جہان آباد تھا، مختصر ہوتے ہوتے صرف 'اردو رہ گیا، اور دہ بھی عالب میں ایک نے دہاں اردو ہی معلا ہے نہاں آباد تھا، ختصر ہوتے ہوتے صرف 'اردو رہ گیا، اور دہ بھی عالبًا زبان اردو ے معلا ے شاہ جہان آباد تھا، ختصر ہوتے ہوتے صرف 'اردو رہ گیا، اور دہ بھی علائی ہو نظر ہوں ان جس کا نا ماردو میں ایک زبان اردو میں اس طرح ہو لیے ہیں، مثلا 'زبان انگریز کی = وہ زبان جس کا نا ما اگریز کی ہے 'زبان فاری یا دی یہ بین کا ما ما میں جن کی زبان ڈی بی ان میں ہو کے میں ہی شہ انگر یز کی زبان میں نو ہی ہی نواری ل ارد دؤے معنی ہیں اس جگہ کی زبان جس کا نا مارد وہے۔'

مسعود حسین خان اپنے پی ایچ ڈی کے مقالے کے لیے بیسویں صدی کے چو تھے دہ میں علی گڑ ھ مسلم یونی ورشی کے شعبۂ اُردو میں جو کام کیا وہ بعد میں مقدمۂ تاریخ زبانِ اردؤ کے نام سے شائع ہوا اور بہت شہرت پذیر ہوا۔ مسعود حسین صاحب مرحوم کے مقالے کی اشاعت کے کوئی سو برس پہلے تک لفظ اردؤ آج کے شہر دبلی اور اس وقت کے شاہ جہان آباد کے لیے مستعمل تھا گر تعجب کی بات ہے کہ مسعود صاحب کی کتاب میں اس کا کہیں ذکر تک نہیں۔ اردو کے کسی بڑے عالم یا محقق نے اس تسام کی طرف تو تجہ نہ دی۔ اردو کا ابتدائی زمانۂ کے منظر عام پر آنے کے بعد بھی 80 برس پرانا کام ہی اردوزبان کی تاریخ کے باب میں تحقیق کا حرف آخر ہے۔

اس بات کی وضاحت اورا سے مکرر بیان کرنا ضروری ہے کہ آہت ہا ہت لفظ 'اردو نطو راسم لسان کا استعال 'زبانِ اردو ے معلا ے شاہ جہان آباد سے گھٹ کر 'زبانِ اردو ے معلیٰ 'اور پھر 'زبانِ اردو یعنیٰ شاہ جہان آباد کی زبان 'ہوا اور بالاَخر محض 'اردو رہ گیا۔ جب فارس میں 'زبانِ اردو' کہا جاتا ہے تو اس کے ایک معنی ہوتے ہیں 'وہ زبان جس کا نا م اردو ہے' مگر دوسرے معنی سے ہیں کہ اردو' کی زبان یعنیٰ شاہ جہان آباد' کی زبان۔ اس مرکب توصفی نے اردو والوں کو بہت پر بیثان کیا ہے۔ مثلاً شاہِ دہلی کے ایک معنی تو سے ہیں کہ دبلی کا با دشاہ اور دوسرے معنی سے کہ وہ باد شاہ جس کا نام دہلی ہے۔

. 1785 میں گلکرسٹ نے لکھا ہے کہ بیز بان جس کوعام طور پرلوگ ریختہ کہتے ہیں اردوبھی کہلاتی ہے، یعنیٰ شاہی دربار کی زبان ۔فاروقی صاحب کہتے ہیں کہاسم لسان کے طور پرلفظ اردوکا بیوقد یم ترین استعال ہے۔اس سے پہلے لفظ 'اردوٰ اسمِ لسان کے طور پرنہیں آیا۔اس سلسلے میں انھوں نے ایک گفتگو میں صفحفی کا شعرتق کیا ہے ۔

البتہ مصحفی کو ہے ریختے میں دعوا لیعنی کہ ہے زبان داں اردو کی وہ زباں کا اس سے صاف کھل جاتا ہے کہ ریختہ کے معنی یہ ہیں کہ جس زبان میں وہ لکھر ہے ہیں اور اردو، لیعنی اس جگہ کی زبان ہے جہاں کی بیزبان ہے۔صحفی کا یہ شعر 1770 یا 1780 کے آس پاس کا ہے۔ان کا ایک اور شعر جس کو' نور اللغات' نے نقل کیا ہے کیکن جو فاروقی صاحب کو صحفی کے سی دیوان میں نہیں ملا، ہیہ ہے۔ خدا رکھے زباں ہم نے سی ہے میر و میرزا کی کہیں کس منہ ہے ہم اے صححفی اردو ہماری ہے سودا 1781 میں انتقال کر گئے۔میرتنی میر 1810 میں فوت ہوئے۔اس لیے یہ فرض کرلیا گیا کہ خدار کھئے مراد یہ ہے کہ میر اور سودا اس وقت زندہ تھے، اور یہ شعر 1781 سے پہلے کہا گیا ہوگا۔لیکن اس شعر کا صحفی کے کلیات میں نہ ملنا اسے بہت مشکوک کرد یتا ہے۔ جب میر اور سودا کے کلیات میں لفظ 'اردو' بطور اسم زبان کا پہلا ذکر 1785 میں گلگر سٹ کے یہاں ملتا ہے۔میر اور سودا کے کلیات میں لفظ 'اردو' بطور اسم زبان کا پہلا ذکر 1785 کی گلگر سٹ کے یہاں ملتا نہ زوخ کا لفظ آتا ہے، کیکن جیسا کہ ہم نے او پر دیکھا، یہ کہنا مشکل ہے کہ صحفی نے لفظ 'اردو' بطور اسم لسان استعال کیا ہے۔مثلاً ایک شعر صحفی کا اور دیکھیں ہے ریخت کا جو اردو ہے صحفی اس میں

ظاہر ہے کہ ریختے کا اردؤ سے مراد ہے ریختہ کا شہر جس کا نام اردو ہے۔ یا حد سے حدا سے ریختہ کا باز اردوغیرہ کے معنی دے سکتے ہیں۔ صحیفی کا انتقال 1824 میں ہوا۔ ممکن 1790 کے آس پاس کچھ لوگوں نے اس زبان کو اردو کہنا شروع کر دیا ہو گر بیعام بات نہ تھی۔ ثبوت اس کا بی بھی ہے کہ غالب کے اردو کلام میں لفظ اردو بطور اسم زبان نہیں آیا۔ ان کے اردو خطوط 1850 کے آس پاس شروع ہوتے ہیں ان میں کہیں بھی زبان کے معنی میں اردو کا استعمال نہیں ہوا ہے۔ ہر چند کہ ایک خط میں دو سیر بھی لکھتے ہیں: 'البتہ میر ا اردو اوروں سے فصح ہوگا'، مگر یہاں اہم بات سے ہے کہ مارے ہاں زبانوں کے نام مونٹ ہوتے ہیں۔ غالب اس بات سے واقف نہ ہوں، اس کا محاں نہیں ۔ اس خیال مونٹ ہوتے ہیں۔ غالب اس بات سے واقف نہ ہوں، اس کا محاں نہیں ۔ اس لیے سوال صرف ہی ہے کہ عالب اس بات سے واقف نہ ہوں، اس کا میں استعمال کر چکے سے مگر راس کے معنی میں 'اردو' استعمال کیا ہے؟ اگر ہم میں مان میں استعمال کر چکے سے مگر راس کے معنی میں 'اردو' استعمال کیا ہے تو بیا ستعمال بھی صرف ایک معنی استعمال کر چکے تھ مگر راس کے معنی میں 'اردو' استعمال کیا ہوتو یہ اس کا میں استعمال کر چکے سے مگر راس کے بعد آئندہ چا ہیں پتا ہو ہے۔ میں استعمال کیا ہے تو بیا ستعمال کی میں کے ہمیں میں میں ایل ہے ہوں ، اس کا معنی استعمال کر چکے تھ مگر راس کے بعد آئندہ چا ہیں چا ہوں ہو کہ معنی ہوں کہ معنی کر معنی میں روان خی نہیں پایا۔ ہم کہ سیتے ہیں کہ کہ کی بھی ہوں سیتمال کیا ہوتو یو استعمال کی ہیں کی ایل مستعمل نہیں تھالیکن وہ اس وقت نامانوں بھی نہیں تھا۔ فاروقی صاحب دعوے کے ساتھ تو نہیں لیکن خاصے دوثوق سے بیہ کہتے ہیں کہ 1850 تک بھی لفظ اردو بہ معنی زبان کے رائح نہیں تھا۔ عالب نے فارس میں ایک جگدا بیخ کسی مخالف کولکھا ہے۔ فارس میں ایک جگدا بیخ کسی مخالف کولکھا ہے۔ بیش عرک کہا گیا معلوم نہیں ۔ بچھ لوگ کہتے ہیں کہ ذوق کے جواب میں کہا ہوگا۔ مومن کے بارے میں جو 1852 میں مرگئے تھے غالب اس طرح کا شعر نہیں کہہ سکتے تھے، کیوں کہ ایک عالم مومن کی ارس کا قائل تھا۔ ذوق کے جواب میں کہا ہوگا۔ مومن کے بارے فارس کا قائل تھا۔ ذوق کے جواب میں کہا ہوگا۔ مومن کے بارے میں جو 1852 میں مرگئے تھے غالب اس طرح کا شعر نہیں کہہ سکتے تھے، کیوں کہ ایک عالم مومن کی ان کہا گیا تو کہ 1854 میں مرگئے۔ اس لیے اغلب ہے کہ بیش میں اگر ذوق کے جواب میں میں تو میں موال ہے کہیں جو کہ ایک میں جو کہ میں کہا تو ہے لیکن ہے تو تیں طلب فارس کا قائل تھا۔ ذوق کہ 1854 میں مرگئے۔ اس لیے اغلب ہے کہ بیش مراگر ذوق کے جو اب میں میں میں میں موال ہے جس مصور پہلے بنا تا ہے اور بعد میں رنگ بھر تا ہے، اس لیے ، پہلے مصرع میں نقش ہا ہے رنگ رنگ کہا ہے۔ اب تو زیادہ تر لوگ یہی سیجھتے ہیں کہ ہے رنگ ہونا وہ ہے جس

اہم سوال ہیہ ہے کہ لفظِ نہندی اس زبان کے لیے جواب اردو کہلاتی ہے، کتنے زمانے تک رائج رہا؟ اس کا کوئی مصدقہ جواب نہیں ہے مگر بیسلم ہے کہ اس زبان کے لیے جس کا آخری نام اردو کھہرا، اس کے لیے نہندی بہت دیر تک رائج رہا۔ دلچیپ بات ہیہ ہے کہ اردو کے لیے نہندی کے استعال کی مثالیں بیسویں صدی میں بھی مل جاتی ہیں۔ اٹھارویں صدی میں تو لوگ زبان کے معنی میں نہندی کا استعال کرتے ہی تھے۔ انیسویں صدی میں عالب بھی ہندی کو ان معنی میں ہی استعال کرر ہے ہیں جواب اردو کے لیے خصوص ہو گئے ہیں۔ انھوں نے بیکھی کہا کہ میر اجب دل بہت گھبرا تا ہے تو گاہ گاہ ہندی کا مطلع پڑھود بتا ہوں۔

'ہندی' کے بہت سے معنی ہیں ۔ بنیادی معنی یہ ہیں کہ باہر سے آنے والوں نے ہندستانی قو میت کے لوگوں کے لیے 'ہندی ٰلفظ کا استعال کیا، کیوں کہ ہندستان کا قدیم نام 'ہند ُتھا۔ کچھ غیر ملکیوں کے لیے تو ہر ہندستانی زبان ہندی تھی ۔ بنگلہ کے لیے بھی ہندی کا استعال ملتا ہے۔ کسی کے لیے پنجابی بھی ہندی ہے۔ کسی نے تامل کو ہندی کہا ہے۔ کسی کے لیے برج بھا شا بھی ہندی ہے۔ مختصر یہ کہ ہندی کے ایک معنی تو وہ تھے جن میں اس کو عام طور پر غیر ملک یا غیر زبان کے لوگ ہندستان کے تمام باشندوں، زبانوں اور تمام زبانوں کے لیے ہندی کا استعال کرتے تھے۔ آہستہ آہستہ بیا ستعال کم تو ہو گیا لیکن غیر ملکیوں کی ہندستان آمد کے بعد بیلفظ بہت دائج تھا۔ فارد قی صاحب نے پدمادت کا ایک نسخہ رضا لا تبریری رام پور میں دیکھا ہے جو فارسی رسم خط میں ہے۔ اس میں لکھا ہے کہ میہ ہندی زبان کی شاعری ہے جو فارسی رسم خط میں ہے۔ ظاہر ہے کہ دہ زبان اُس زبان سے قطبی مختلف ہے جو آن تمام تصور کے مطابق ہندی لیعنی جدید ہندی ہے۔ مقیقت میہ ہے کہ اس نسخ کی زبان اود تھی ہے۔ تمام شاعری ہے دو فارسی رسم خط میں ہے۔ ظاہر ہے حقیقت میہ ہے کہ اس نسخ کی زبان اود تھی ہے۔ تمام شاہ ہند کی زبانوں کو پڑ ھنے اور اسے نام نہاد جدید ہندی کا حصہ قرار دینے کی سازش میں جن زبانوں کو ہندی کی مختلف شکلوں سے تعبیر کیا جا تا ہوں نہیں اود تھی جس منامل ہے جب کہ دہ کھڑی ہو لی سے بالکل مختلف زبان ہے۔ یعنی ہندستان میں جگہ جگہ اس نی زبان سے ہندی کا لفظ استعال کرتے تھے۔ انگریزوں نے بھی اس معنی میں جگہ جگہ اس ہندی لکھا ہے۔ پھر دعیر کے دھیر سے دیکوں کے ای معنی ہندی ای میں میں اس میں جگہ جگہ اس ہوں نے کی سازش میں جن زبانوں کو ہندی کی مختلف دیان ہوں اس مندستانی میں جگہ جگہ اس ہندی لکھا ہے۔ پھر دعیر سے دھیر سے بالکل مختلف زبان ہے۔ لیمیں میں میں ای میں میں ایں میں میں جن میں جگہ جگہ اسے ہندی لکھا ہے۔ پھر دعیر کہ دھیر سے دھیر سے ہوں کہ ایں زبان کو جس کہ میں اس معنی میں جگہ جگہ اسے ہندی لکھا ہے۔ پھر دعیر کی دھیر سے دھیر سے بیموں کہ ایں زبان کو جسم آن ار دو کہا جا تا

کے یہاں 'ہندی' کے معنی ہیں کوئی بھی وہ زبان جو ہندستان میں خصوصاً دبلی میں بولی جاتی ہے۔ امیر مینائی کا انتقال 1900 میں ہوا۔انھوں نے اپنے خطوں میں جگہ جگہ اس زبان کو جسے وہ استعال کررہے ہیں، مثالوں کے ساتھ 'ہندی' کہا ہے۔ یہ مثالیں قواعد سے متعلق ہیں، مثلاً وہ لکھتے ہیں کہ یہ فارس لفظ ہے اس کو آپ ہندی لفظ کے ساتھ نہیں جوڑ سکتے / اضافت نہیں کر سکتے ۔ اپنے دلائل کی تائید میں امیر مینائی نے مثالیں بھی دی ہیں۔ ظاہر ہے کہ انھوں نے 'ہندی' سے وہیں زبان مراد لی ہے جسے اب اردوکہا جاتا ہے۔

1914 کے قریب اقبال مثنوی 'اسرار خودی' کے بارے میں لکھر ہے ہیں کہ وہ اسے 'ہندی' میں اس لیے نہیں لکھر ہے کہ وہ ان خیالات کی متحمل نہیں ہو سکتی جن کا بیان اس مثنوی میں کیا گیا ہے۔ ظاہر ہے کہ اقبال 'ہندی' اسی زبان کے معنی میں لکھر ہے ہیں جس کے لیے 1915 تک اردو کا استعال بھی عام ہو چکا تھا مگر اقبال پھر بھی اسے 'ہندی' کہہ رہے ہیں یعنی 1915 تک بھی آج کی اردوزبان کے لیے ہندی کا استعال ہوتا تھا۔

یہ تو طے ہوگیا کہ ہندی لفظ عام طور پر دو چیزوں کے لیے استعال ہوتا تھا۔ ایک تو ان چیزوں کے لیے جو ہندستان سے متعلق ہیں خصوصاً یہاں کے باشندے اور یہاں کی زبانیں، یہاں کے کھانے، یہاں کے لباس اور ایک اُس زبان کے لیے جو پہلے دہلوی، ہندی، ہندوی کہلاتی تھی اور بعد میں اردو کہلائی۔ بیزبان جب دکن میں پیچی تو وہاں اسے دہلوی، ہندی اور گری کہا گیا اور بعد میں لوگ اسے دکنی کہنے لگے۔ جس زمانے میں اردونا م رائج ہونے لگا ہے اس وقت وہ زبانیں مثلاً برج، بھوج پوری، اود ھی، ما گدھی اور راجستھانی وغیرہ جو اب جد ید ہندی کی شکلیں کہلاتی ہیں، قائم ہوچکی تھیں اوران میں و قیع اور بلھا جاچکا تھا۔

انیسویں صدی کے اواخر میں جب ایک نگی زبان کے طور پر جدید ہندی کی تشکیل کی تحریک ہہت مضبوط ہوگی تو ہندی کے لیے اردو کے نام کا رواج عام ہونے لگا۔ جدید ہندی کی کوئی تاریخ نہیں تھی، نہ ہی اس کے پاس اپنی گرامرتھی، اس لیے، وہ سب بنایا جانے لگا اور اب تک بنایا ہے۔ جدید ہندی کے حواریوں نے اس وقت یہ کہا کہ ہندستان کے وہ لوگ جو شالی ہند کی زبانوں کو یو لتے ہیں وہ بڑی حد تک غیر مسلم ہیں، اس لیے، ان کے لیے یہ زبان ہندی ہوگی۔ لہٰذاوہ سب زبانیں عجیب وغریب منطق سے ہندی کہی جانے لگیں۔ 1800 تک زبان کے معاطے میں کوئی مسلہ پیدانہیں ہوا تھا مگر جیسے ہی سیاسی مقاصد سے

ایک نگازیان به نام ہندی بنانے کا معاملہ شروع ہوا تو پھرضرورت ہوئی ایک ایسی زیان کی جسے سلم کہ کراس کی مخالفت کی جاسکے۔ ہر چند کہ جدید ہندی کے جامیوں نے اس نئی زبان کو ہندی کہامگر وہ این فکر کے تضاد سے بیسویں صدی کی اولین دہائیوں تک اس لیے الجھتے رہے بلکہ آج بھی الجھتے ہیں کہ جس زمان کی مخالفت وہ ارد و کہہ کر کرر ہے تھے،اس کے لیےاس وقت بھی لفظ ہندی رائح تھاجب ان کی لسانی سازش بہت آگے بڑھ چکی تھی۔جدید ہندی کی تشکیل کے ساتھ بی اس تحریک کا شروع ہونا فطری تھا جس میں وہ لوگ جنھیں ہندی والےمسلمان کہہ کر کنارے کردینا جاہتے یتھے، وہ اس برز دردیتے تھے کہ ہندی تو ہماری زبان ہےادر ساسی مقاصد ہے آب جس زبان کی تشکیل کرنا چاہتے ہیں،اسے ہندی کےعلاوہ کوئی اور نام دیجے مگر ایسانہیں ہوااور مسلمان ہندوقوم پرستوں کی سازش کے جال میں پھنس گئے اورانھوں نے اردو کے لیے مسلم زبان ہونے کی رٹ لگالی۔انھوں نے ہندوقوم پرستوں سے پیچھی نہیں یو چھا کہ آپ ہندستانی کوبھی اگر ہندی کہہ رہے ہیں تواس کی منطق کیا ہے۔سرسیداحد خاں نے کہیں پنہیں ککھا کہ بیتو وہی زبان ہے جسے ہم بول رہے ہیں پھراہے آپنخصوص قسم کی ہندی کیوں بنانا جاتے ہیں۔ایک نگاز بان کی تشکیل کے لیے انگریزوں نے ہندی کے قدیم رسم خط سے مختلف نا گری لیے کو ترجیح دی اور 1901 میں یو پی میں اور بہار میں اس سے پچھ پہلے ناگری لیی میں کھی جانے والی' ہندی' کوسر کاری استناد کے ساتھ دائج کیا گیا۔اس وقت وہ لوگ جو ہمارےاستاد تھے وہ تو شاعر ی کررے تھےاوراضیں کچھ علوم ہی نہیں تھا کہ سیاسی دنیا میں لسانی اعتبار سے کیا ہور ہا ہے اور کس طرح ارد دکومسلمانوں کی اور ہندی کوا یک نئی شکل میں ہندوؤں کی زبان کےطور پر قائم کیا جارہا ہے۔اس وقت کسی نے بیطعی نہیں سوچا کہ بیہ سب جوہور ہاہے اس کا انجام کیا ہوگا۔ بیع جیب بات ہے کہ دہ ساسی باخبر کی جو صحفی کے یہاں متی ہے وہ بعد کےلوگوں کے یہاں نہیں ملتی۔ غالب سیاسی طور پر باخبر تو ہیں کیکن وہ انگریز وں سے مغلوب بھی ہیںاور یہی حال محد حسین آ زاد کا ہے۔ البتہ جب جدید ہندی کے لیے ناگری لی کا مسلہ یویی میں آیا اور سرسید کے قریبی لوگوں نے بیکہنا شروع کردیا کہ ہندی اوراردو دوالگ الگ زبانیں ہیں تب جا کر سرسید چو نکے اور شور مجايا اورا يجوكيش كميشن بنواياليكن اس وقت تك ياني سر سےاونچا ہو چکا تھا۔

بھار تیند وہریش چندر کو جب لوگوں نے مجبور کیا کہ اب آپ ارد د/ فارس چھوڑ کر ہندی میں لکھیں تو انھوں نے ایک خط میں لکھا کہ اس زبان کو جس کو آپ ہندی کہہ رہے ہیں، پنگل میں ڈ ھالنا میرے لیے مشکل ہور ہا ہے۔ پنگل کا اصول ہی کچھ اور ہے۔ اس لیے جدید ہندی کے حامیوں نے پنگل ہی کو بدل ڈالا اور اس کے ساتھ جوظم کیا وہ جدید ہندی کی شاعری کے لیے لعنت بن گیا۔ مثلاً 'جل' بحویٰ پانی' کو ایک گر وکہا گیا ، حالا نکہ پنگل کے حساب سے وہاں تو جَلُ ہے ، یعنی بید ولکھو ہیں ، ایک گرونہیں۔ آنج کی جو ہندی ہے اس میں آپ 'جلُ ' لکھر کر جل ' پڑ ھد ہے ہیں اور اگر اسے بمعنیٰ جلنا' لیچیے تو وہ تو اور بھی مشکل ہے کیوں کہ پنگل کے مطابق وہ تو جکن ہے ، یعنی سے بہت سی چیز وں کو جدید ہندی میں ایسے ٹھونسا گیا کہ ان چیز وں کی شکل ہی بدل گئی اور جدید ہندی مزید شخر آ میز ہوگئی۔ انگریز وں نے تو بہت سوچ کر بیز دور لگایا کہ چیسے بھی ہوجدید ہندی کو اس لائق ہنا و کہ اس میں ترقی یا فتہ زبانوں کی طرح شاعری اور نٹر ہو سے اور اردو سے نہ صرف اس کو الگ کرد و بلکہ زبان کے نام پر ہندا واد رسلمانوں میں مزید طبقاتی تقسیم کو راہ دو۔

ایجویشن کمیشن میں بھارتیندو نے گواہی دیتے ہوئے کہا کہاس۔ مسلمانوں کی۔ زبان میں چکر ہیہ ہے کہ اردودالے لکھتے ہیں ہیں اور پڑ ھتے تمیں ہیں ۔ بیلوگ جب قرض دیتے ہیں تو بیں لکھتے ہیں اور بعد میں اس کوتمیں پڑھ لیتے ہیں کیوں کہ ہیلوگ اس رسم خط میں نقطے تو لگاتے نہیں ہیں۔ بہرسم خط بہت ہی خراب ہے،اس لیےاس کو بدلیے۔ ہم تو وہی ککھیں گے جو ہم بولتے ہیں یعنی ناگری لیمی ہی مناسب ہے۔اس پر سرسید کا غالباً کوئی بیان نہیں ہے۔ بھار تیند و کے غیر ملک رسم خط والے بیان کی تو سرسید نے ضرور مخالفت کی لیکن ایجو کیشن کمیشن کے سامنےان کے بیان پر سرسید خاموش رہے۔ بعد میں جدید ہندی کی جوضروری اور مضبوط مخالفت ہونی جا ہےتھی وہ بھی سرسیّد نے نہیں کی ۔سرسید کا لسانیات اور زبان کے محرکات سے کوئی سرو کارنہیں تھالیکن ان کے پاس جولوگ تصے مثلاً حالی مجمود شیرانی محد حسین آ زاد شبلی اور مولوی چراغ علی دغیر ہ، وہ لوگ اس کا مکو پہنو تی کر سکتے تھے مگر ایپانہیں ہوا جس سے شک ہوتا ہے کہ جن انگریزوں کے کہنے پر ہندوقوم پرست جدید ہندی کی تشکیل اورار دوکومسلمانوں کی زبان بنا کراس کی مخالفت کرر ہے تھے،ان ہی انگریزوں کے سرسید چوں کہ سب سے بڑے حامی تھے، اس لیے، خاموش رہے۔ حافظ محمود شیرانی نے بہ سوال 1932 میں اُٹھایا کہ اس زبان کا نام اردو کیسے پڑ گیا جس کے معنی کشکر یا فوج کے ہوں، جب کہ لفظ ارد وُلطو راسم لسان کارواج تو بہت بعد میں ہوا،اور یہ زبان صدیوں پرانی ہے۔ شیرانی صاحب نے سوال اٹھا کرچھوڑ دیا۔ اب ہم لوگوں کا فرض تھا کہ اس کا جواب تلاش کرتے۔ اطهر فاروقي

سمُس الرحمٰن فاروقی ترجمہ:جاویداحمدخورشید

قوم، تاريخ اور کلچر کے تصورات اردوزبان وادب کاتح بری ذخیره (1800 سے 2017)

کلچراورتاریخ کے بارے میں اکثر بیکہا گیا ہے کہ بید دونوں اس طرح آپس میں خلط ملط بیں کہ کسی ایک کو بچھنا اُس وقت تک ممکن نہیں جب تک دوسرے پر غور نہ کیا جائے۔ان دونوں اصطلاحوں کے بارے میں ابہام پھر بھی دورنہیں ہوتا لیکن اس طرح ہمیں ایک نقط آ غاز بہر حال میں آجا تا ہے۔ قوم کی اصطلاح قدر نے نگ ہے جس کی وجہ سے اس پر [معنی اور ناظر] کی مخلف تہیں چڑھ نہیں سکی ہیں۔ اس کے برعکس تاریخ کی اصطلاح ایس ہے جس پر وقت گزر نے کے ساتھ ساتھ محتی خول چڑھ گئے ہیں۔ جو چیز قوم کی اصطلاح ایسی ہے دہ پر دوقت گزر نے کے ہو ماتھ محتی نے خول چڑھ گئے ہیں۔ جو چیز قوم کی اصطلاح کو تبھنے میں زیادہ پُر دی ثنی بات ہو ماتھ محتی نے خول چڑھ گئے ہیں۔ جو چیز قوم کی اصطلاح کو تبھنے میں زیادہ پُر دی ثنی ہو ماتھ محتیف محتی کے خول چڑھ گئے ہیں۔ جو چیز قوم کی اصطلاح کو تبھنے میں زیادہ پُر دی ثنی ہو ماتھ ساتھ محتی کے خول چڑھ گئے ہیں۔ جو چیز قوم کی اصطلاح کو تبھنے میں زیادہ پُر دی ثنی بات ہو ماتھ محتیف محتی کے خول چڑھ کے ہیں۔ جو چیز قوم کی اصطلاح کو تبھنے میں زیادہ پُر دی ثنی بی دائں ہو ہو اس کی موجودہ تاریخ ہے۔ اس اصطلاح سے جو معنی اور سیاق وابستہ ہے وہ مغربی روثن خیالی (Nation) کی موجودہ تاریخ ہے۔ اس اصطلاح سے جو معنی اور سیاق وابستہ ہو۔ ہو مغربی روثن نی کی اور سے دون ہوں ہیں ال موجود تاریخ ہے۔ اس سے گو میں مع شروں سے اس دوقت وار ہو ہیں کی معنی کی مع میر اصطلاحیں نو آبادیات کا روش خیال بھی دوہ جو کی ہیں تعلق سے اوان معاشروں میں اُس وقت متعار نے کرایا جس وقت اُس کی میں میں موجود تھی۔ تعلق سے اچھی رہنمائی کرنا چا ہے۔ یہاں اس تعریف کور تم کیا جا تا ہے جو اس لغت کا ۲۰۰۵ کا کر کے تا ہے۔ تعلق سے اچھی رہنمائی کرنا چا ہے۔ یہاں اس تعریف کور تم کیا جا تا ہے جو اس لغت کا ۲۰۰۵ کا کر کی کی کرنا ہو ہیں کر کی کر کے تا ہیں۔ آس مؤ ڈالگش ڈ شنری کو اس الیگر دیک ایڈی کی تا تا ہے۔ افراد کی ایسی بڑی تعداد جونس ، زبان اور تاریخ میں مشترک ہواور ایک علیحدہ قوم یانسل کے طور پراپنی شناخت بھی رکھتی ہو۔ ایک علیحدہ قومی ریاست کے طور پرجمع ہو، اور علیحدہ علاقے میں بستی بھی ہو۔ موجودہ تناظر میں سیاسی اتحاد اور آزاد ہونے کا تصورزیادہ اہمیت کا حامل ہے۔ اس کے بعد سے جدید قومی ریاست کے تصور میں یہ بات بھی شامل ہے کہ وہ نہ صرف خود محتار ہوگی بلکہ کسی بھی طاقت ور ملک کوا نکار کرنے کا حق بھی اُسے حاصل ہوگالیکن یہ بات یا در ہے ماضی میں بھی قومی ریاستوں کا وجود تھا اور ان کے پاس خود مختاری اور برتری کا تصور بھی موجود محتار ہوگی بلکہ کسی بھی طاقت ور ملک کوا نکار کرنے کا حق بھی اُسے حاصل ہوگالیکن یہ بات یا در ہے ماضی میں بھی قومی ریاستوں کا وجود تھا اور ان کے پاس خود مختاری اور برتری کا تصور بھی موجود محتار ہوتی بلکہ ہی بھی حاصل تھی ۔ ایک طویل عرصے تک یہ غیر قانونی سمجھا جا تار ہا کہ کوئی چین سے کسی اور ملک ، جرت کر جائے ۔ چین کو نم کسی دوسری جلد اپنی حکومت قائم کرے اور ایس کا کوئی چین سے کسی اور ملک ، جرت کر جائے ۔ چین کے افر اداور وہ ان کی حکومت تک نیو حسن کے اخلاقی معیاں کوئی چین سے کسی کرتی تھی ۔ یہ تی خین کے افر اداور وہ ان کی حکومت قائم کرے اور وہاں کے وسائل کو ایپنی ۔ کرتی تھی ۔ یہ تعال کرے ، یہ خالص روثن خیالی (Enlightenment) کا تصور ہے ۔ اس تصور کو شہ ہور میں ایک کی جو میں ہی دہ ہوں کہ میں اور دہ ہی کی مومت تائم کرے اور وہاں کے وسائل کو ایپ تائیر بھی حاصل ہے۔

مشرق کے لوگ مجموعی طور پر قوم اور قوم پر تی کے تصورات کو پردان نہیں چڑھا سکے۔وہ تاریخ اور ثقافتی طور پر فتح اور دوسر ے ملکوں کو اپنی حدود میں شامل کرنے سے آگاہ تو تھے لیکن مفتوح ملکوں کو ایک حدود میں قوم کے طور پر ڈھالا جائے ،اور اگر ممکن ہوتو اُن کی زبان بھی تبدیل کردی جائے اور ان کو ثقافتی طور پر قریب بھی لایا جائے ، بیا یسے تصورات تھے جوان کے تصورِد نیا میں شامل نہ تھے۔

انڈیا میں واراناس (varanas) کا نظام اس وقت سے بھی پہلے موجود تھا جب مسلمانوں کواورانڈیا کے افراد کو وارانا (varana) کے رکن کے طور پر شناخت کیا گیا تھا۔ کانی عرصے بعد تجارت یا فوجی مہمات کی غرض سے مسلمان یہاں آئے ۔ اُن کے پاس ذات پات کا کوئی تصور نہ تھالیکن انھوں نے اُن امتیازی رویوں کوفوری طور پراختیار کرلیا جو یہاں کے لوگوں میں عام تھے جن میں ذات یا حادثہ پیدائش کا تصور ۔ اس کے ساتھ ساتھ وہ شناخت جس کا تعاق ارضی سے تھا، عام ہوا جیسے ایرانی، تُرک، افغان، آر مینائی وغیرہ ۔ انڈیا کے وہ لوگ جنھوں نے اسلام قبول کیا

انصیں عام طور پر شیخ ' کے شناخت کیاجا تا تھالیکن انھوں نے اپنی ثقافتی اور علامتی سرگرمیوں کواپنے اصل ساجی ماحول میں برقراررکھا۔تمام مسلمانوں نے جن کاتعلق مقامی ہویا غیر مقامی ہوانھوں نے اُن ثقافتی اور علامتی سرگرمیوں کواختیار کیا جن کاتعلق مقامی افراد سے تھا۔ متعدد ماتی جلتی ساجی اور مذہبی رسومات کے باوجود،انڈیا کےان دوبالکل مختلف عقائد کے حامل افراد خود کو ہندو کے طور پر شناخت کرتے تھے۔ ہندو کی اصطلاح اکثر اوقات لفظ ہندی سے تېرىل ہوجاتى تھى ليكن غير مذہبى ،قوميت كےتصور سے عارى اور نتگ نظرى سے دورتھى ۔ بەسلسلە اٹھارویں صدی کے دسط تک جاری رہا۔ ٹیک چند بہار نے اپنی غیر معمولی فارسی لغت ( ۲۵ کاء ) میں لفظ ہندو کی صراحت کی ہے: ، ہندو:۔۔۔ساکن ہند۔خانآ رز ومی فرمایند کہ ہندوقو مخصوص[است]، وللذا ہرمسلمانے کہ ساکن ایں ملک اند، اطلاق آن نمی تواں کرد۔ (بہار عجم ، ص+ 22) ہندو، ہند کے مقامی افراد ہیں۔خان آرزولکھتے ہیں کہ ہندوا یک خاص قوم ہے۔اس اصطلاح کو مقامی یا شہری مسلمانوں کے لیے استعال نہیں كرناجاہے۔ بہارمزید کہتے ہیں کہ خان آرز و کے مطابق تغلیب کے باعث لفظ ہندو، انڈین کے لیے عام ہو چکا ہے۔قواعد زبان کی رو سے تغلیب کی اصطلاح ایک ایسی حالت کو بیان کرتی ہےجس میں طاقت ورکمز وریر غالب آ جا تاہے۔ بہطویل اور پیچیدہ کہانی ہے کہ *س طرح*'ہندؤ' کی اصطلاح صرف ہندؤں تک محدود ہوکر رہ گئی ہے لیکن ایک چیزیقینی ہے کہ خان آرز داٹھارویں صدی کے دسط میں جب اس بحث میں شامل ہوتے ہیں تو بہدوروہ ہے جب انگریز وں کی سرگرمیاں اور خیالات خاص طور پر وہ خیالات جن كا تعلق قوم او ر مذہب سے ہے ، انڈیا میں عام ہورے تھے۔ پہلے انگریزوں نے دجينوُز (Gentoo ) کالفظ اینی زبان میں داخل کیا جس کا مطلب ہندویا غیرمسلم تھا۔ یہودی کلچر ' یہودی' اسے شلیم کرتا ہے جس کا ہبر یو( Hebrew ) سے تعلق ہواور اس کا مذہب یہودی ہو۔ جین ٹائل(Gentile) وہ قومیں ہیں جو یہودیوں کے علاوہ ہیں۔ابتدائی مغربی تاجر ہمیشہافراد

**Gentoo**: A non-Muslim inhabitant of Hindustan; a Hindu; in South India, one speaking Telugu...

Three hundred slaves, whom the Persians brought in India; Parsees, jentews...and others (1638).

The inhabitants of the Island...were all Gentows, or Gentiles (1727).

یہ وہ بنیادیں ہیں جن کے تحت انڈیا کے افراد کی درجہ بندی کی گئی تھی۔ان میں پچھ سلمان اوران کے علاوہ جینو ہیں۔آ کسفر ڈانگلش ڈ تشنری میں درج لفظ ہندو کی تعریف یہاں پیش کی جاتی ہے:

**Hindu**: An Aryan of Northern India (Hindustan) who retains the native religion (Hinduism)...Hence, anyone who professes Hinduism. The king of Cambaya, who was a hindoo, or Indian,

that is , pagan (1662).

اس طرح انڈیا کے متامی افراد کا مذہب ہندواز م قرار پاتا ہے۔ خانِ آرز وایک غیر معمولی مختلط ماہر لسان اور لغت نویس تھے۔ اُن کی اُن تبدیلیوں پر بھی نظر تھی جو ہندو ستانی کلچر میں انگریز ی کے اثر ات سے وقوع پذیر ہور ہی تھیں۔ ٹیک چند بہار تنہا نہ تھے جو ان تبدیلیوں کو محسوس نہ کرر ہے ہوں بلکہ ان تبدیلیوں کا ادراک اردو شاعر وں کو بھی تھا۔ مغرب کے افرادیا ان کے کسی طبقہ کے بارے میں اٹھارویں صدی کے اردواد ب میں پر کھی تھا۔ سوائے اظہار کے پکھ متناز عدائداز کے ، وہ بھی ان کی غیر دل کش رنگت اور طور طریقوں کی وجہ موائے اظہار کے پکھ متناز عدائداز کے ، وہ بھی ان کی غیر دل کش رنگت اور طور طریقوں کی وجہ سے۔ اٹھارویں صدی کے معروف اردو شاعر ، د ہلی میں سودا، جرائت اور میں کھن ، ان کے یہاں مغرب کے افراد کے بارے میں کہی تھی چنسیں جرائت کی ایک مشہور رُباعی ملتی ہے جو انھوں نے لکھنو کے نوابوں اور امراء کے بارے میں کہی تھی جنسیں جرائت کی ایک مشہور رُباعی ملتی ہے جو انھوں میں قید ہو لتے پرندوں کی طرح د کی بارے میں کہی تھی جنسیں جرائت کی ایک مشہور رُباعی ملتی ہے جو انھوں میں قید ہو لتے پرندوں کی طرح د کے بارے میں کہی تھی جنسیں جرائت کی ایک مشہور رُباعی ملتی ہے جو انھوں انگریز کے ہاتھ اس کے سر ان کو کوئی نہ وزیر

جو کچھ وہ پڑھائیں سو بہ منھ سے بولیں بنگالے کی مینا ہیں یہ یورب کے امیر Let none imagine them to be Emirs or Vaziers They are in a cage, put there by the English They talk what the English teach them to utter These Emirs of the East are indeed mynas of Bangal جس لفظ کا ترجمہ میں نے East' کیا ہے وہ دراصل پورب ہے۔ بہ لفظ ان شاعروں کے لیے مشرق کے معنی میں استعال ہوتا تھا جو دہلی سے کھنؤ کی جانب آئے تھے۔جیسا کہ خلاہر ہے کہ بیہ اشعارادد ہے کی اشرافیہ کی کمز درمی پر ایک الزام ہیں میمکن ہے بیشعر ۷۷ کاء کے بعد کسی وقت کہا گیا ہو جب آصف الدولہ کا انتقال ہوگیا تھا اور انگریزوں نے اس کے بیٹے اور جانشین وزیر چل خان کونوابی کے منصب سے بے دخل کر کے آصف الد ولہ کے سو تیلے بھائی سعادت علی خان کواس کی جگیرمنصب دیاتھا۔ کبھی کبھارانشا انگریزوں پر طنز پی شعربھی کہتے تھے لیکن اس کے علاوہ ہمیں کہیں ان حالات میں اپیا کوئی احساس نہیں ملتا جو مٹھی بھر غیر مہذب حکومت کرنے والے انگریز وں کے بارے میں ہو۔مثال کے طور پر: غلام میں تو ہوں ان صاحبوں کی کھڑ بچ کا سر ی تو صاحبی اس یر چبوترا تچ کا

I am really slave to the cantankerousness and ill temper of these sahibs

Their sahibi is rotten, of no good, and they lord it over from their raised platform of mixed morter

(ديوان (سوم)، دراطراف ٤٩٦١ء)

Whatever wealth, whatever pomp there was in India,

The tyrannous Firangi pulled it out by stratagem

کلکتے سے خفا تھا دل مصحفی کا یارو جب تو چلا گیا وہ دکھن بغیر پوچھے

(ديوان (سوم)، دراطراف ٢٩٦١ء)

Mus'hafi's heart was aggrieved with Calcutta, dear friends

Is that not why he went off to the Deccan without being asked?

مصحفی کے کلکتے یا دکن کا سفرا ختیار کرنے کے بارے میں کوئی شہادت نہیں ملتی لیکن شعر میں کلکتا میں موجود انگریز سرکار سے نفرت کا اظہار ہوتا ہے اور شاعر امید کرتا ہے کہ دکن میں حالات مختلف ہوں گے قومی امکان اس بات کا ہے کہ دکن سے یہاں مراد بٹیپو سلطان کے میسور کی ہوسکتی ہے جن کی ریاست کو انگریزوں نے 99 کاء میں نہ صرف ختم کر دیا تھا بلکہ وسائل کو بھی ہڑپ کرلیا تھا۔ یہ ہمیں بہا در شاہ ظفر کے اس کرب کی بھی یا د دلا تا ہے جس کا کافی دیر بعد انھوں

نے تجربہ کیا:

Precious little trust can I have, oh Zafar, in my fortitude and strength

Did the armies of Hindustan ever stand by the side of Tipu?

ہر کر یہ بن تو ں ے (دیوان(چہارم)،دراطراف۷۹۷اء)

How can the Indians ever save their lives from the grasp of the white man?

They don't do a thing without convening their Council

(ديوان (چېارم)، دراطراف ۲۹۷۱ء)

Hey friend Mushafi, I too went to see the auction yesterday

Well, I certainly observed to the full the delightful sight of a firangi woman

The mean tempered heaven is that light coloured, vapid firangi

Who has nothing but two biscuits--the sun and the moon

How sad, the poor fellow who was wounded by the sword of the beloved's glance never recovered An Enlish doctor was broght to treat him

(دیوان(مشتم)،۱۸۲۰ء\_۱۸۲۰ء)

The Christians became God, almighty, masters of all land from Calcutta

Indeed, that turned out to be a strange kind of deep trench--messy and unfortunate

(دُيوان( تَشْتُم )، ١٨٢ ء ٢٨٢ ء)

How nicely have the Christians mastered the art of breaking and patching!

Right there in trouble, they bribe and win over the enemy's commander

Each community has a way, a path of life, and a direction in which to pray

'I chose my right direction facing which I pray--it's one who wears his cap askew'

جبیا کہ ہم سب جانتے ہیں کہ پہلام صرعہ نظام الدین اولیا صاحب نے کہا تھااور دوسرا مصرعہ خسر و نے فوری طور پر کہہ دیا تھا۔ یہ دونوں مصر عے واضح طور پر اس کی صراحت کرتے ہیں کہ جدیدیت سے پہلے ہندوستان میں اگر کلچر کا لفظ ان کے ذخیر ہ الفاظ میں کہیں ہوتا تو اسی طرح اس کی وضاحت ہوتی ۔جدیدیت سے پہلے اردولکھنے والوں نے کلچر پر پچھنہیں لکھا کیوں کہ دہ اس میں جیتے تھے۔ یہ ایک ایسا عقائدی نظام تھا جس نے مذہب کو پیچھے چھوڑ دیا تھا (خسر و کہتے ہیں کہ

Krishna ji has bathed in its waters for ages And that's why the waters of the Jamna still are blue in tint

(د يوان اول)

The red scars my heart are reflected in the Ganga It is not that the Hindus float lamps in the Ganga On one side, they float flowers, roses bath on the other

Every morning, a garden blossoms in the Ganga The waves tug at my heart with their lassoes, beautiful like her tresses

I found release from the chains of sorrow in the Ganga

اردوجیسی زبانوں کے لکھنے والوں کے لیےضروری نہیں کہ وہ کلچر کو بیان کریں۔ان کی شاعری ہی کلچرکا بہانیہ ہے۔ یہ پچ ہے کہ دفت گز رنے کے ساتھ ساتھ بڑھتی ہوئی پیجد گیوں کے باءت کلچر کے معنی اوراس کی تعریفات بہت ہوگئی ہیں۔مثال کے طور پریہ بات عام طور پر کہی جاتی ے کہ گچر <sup>س</sup>ی تہذیب کی دانش ورانہ جہت ہے۔ یہ شائنتگی کے امکانات کو داکرتا ہے۔ مثال کے طور پر سائنس موضوعات کے مصنف جیسے ی فی اسنو (C. P. Snow) کہتا ہے کہ روایتی کلچر عام طوریرا دب برمحیط ہوتا ہے اور اس میں تبدیلی کے امکا نات زیادہ نہیں ہوتے جب کہ سائنڈیفک کلچر وہ ہوتاہے جودانش کی سطح برہر نئےاضافے کوقبول کرتاہے،اس میں مزیداضا فہ ہوتار ہتاہےاور یہ مقیدنہیں ہوتا۔ یہاضافے ،مفرضوں کی طرح ہوتے ہیں اوران میں کچھمومی بھی ہوتے ہیں۔جو اضافے بہارے دطن میں اس وقت تجویز کیے جارے ہیں،فلسفیانہ ہونے کے بحائے متعصّبانہ ہیں۔دراصل زندگی کے ني ايسا پيجيده ما مصنوعي تاريخي روي*ه ٻ*ين جو گيجريا گلجري کسي قسم کي تشکیل میں معاون ہو ۔ یہ افراد کا ایسا ماضی اور ی میں ساج، ساست اور روایت مثل ہے ج ی میں معاون ہے۔کلچرعلامتوں کے ذریعے پھلتا پھولتا ہےاوراردو شامل ہے جو کلچر کی صورت ادب نےاپنے علامتی انداز کے ذریعے ہندمسلم گیجر کی تمام جہتوں کو بیان کیا ہے۔

تاریخ ایک عملی موضوع ہے اسی لیے فارسی اور بھی بھار عربی میں ماقبل جدیدیت معلومات کی فراہمی کا عام ذریعہ یہی تھا۔ اس لیے اردو کے ابتدائی دور میں تاریخی ادب کم ملتا ہے۔ تاریخ کی مختصر کتابیں شال میں • 22اء کے بعد سے سامنے آنا شروع ہو کیں لیکن اندسویں صدی سے پہلے اردو میں تاریخ ایک علیحدہ موضوع نہ تھا۔ یہ ہی وجہ ہے کہ اردو میں تاریخ نو لیی انگریزوں کی امپر میل دانش ورانہ پالیسوں کے حوالے سے خاصی جانب دارانہ ہے۔ ہمارا ابتدائی ادب واضح کرتا ہے کہ اردوادب ، کچھاستندیات کے مکمل طور پر کر اتھا۔ اس نے 'حیات' اور' فطرت' کو اس The land belongs to God, the rule is of the King, the command is by the Company Bahadur

ہندوستان میں اور ہیرونِ ہندوستان ،تاریخ نویسی کا مرکز می دھاراہمارے بارے میں اٹھارویں صدی کی تاریخ کی کتابوں میں درج ان غلط نہیوں کو بڑھاوا دیتار ہا ہے جنھیں انگریزوں نے لکھا تھا۔ ہماری ادبی تاریخ بھی ان ہی راگوں کوالا پتی رہتی ہے۔ دہلی کوافغان اور دیگر نے لوٹا جس کی وجہ سے وہاں انتشار کا ماحول رہا؛ ادبی کلچر کمزور تھا، زبان کی اصلاح ہوتی چاہیے تھی، شاعرایہام گوئی کے تحت جو شاعری کرر ہے تھا س نے کچھ ہیں دیا؛ ان کی شاعری فطری نہ تھی، وہ فطرت کے بارے میں کچھ نہ جانے تھے، وغیرہ۔

ہمارے ادبی مورخین ہمیں یہ بتاتے ہیں اردو کا مطلب فوج ہے۔ اسے اردو اسی لیے کہتے بتھے کہ حملہ آور فوجوں کی بید دین تھی۔ بیحملہ آور فوجیس مقامی لوگوں سے میل جول بڑھانا چا ہتی تھیں۔ اس طرح اردو زبان پیدا ہو کی اور اس کا نام اردور کھا گیا۔ ہمارے مورخین نے شاعری کے دود بستان تخلیق کیے ہیں۔ ایک کا تعلق دہلی اور دوسرے کا لکھنو سے ہے۔ دہلو کی اندا نِے شاعری پیچیدہ اور دور بین ہے اور محبت کے جسمانی تصور سے عاری ہے۔ کھنو کی اندا نِے شاعر کی دہلو کی اندا ز سے کم وبیش برعکس ہے۔ان دونوں دبستانوں نے فکشن بھی کثرت سے تخلیق کیا ہے لیکن اب بھی ہم شاعری میں دہلویت اور کھنویت کی بات کرتے ہیں۔

ان دہستانوں کے بارے میں آج بھی ہم ان ہی باتوں پریفین رکھتے ہیں جوان کے بارے میں انیسویں صدی کے ہمارے بزرگ کہتے تھے۔ یا ایسی باتیں جوہم کالج کے ابتدائی دنوں میں کرتے ہیں: شاعری طاقت وردلی جذبات کا ایک فوری اظہار ہے۔ ہم بڑی آسانی سے جدیدیت سے پہلے کی شاعری اور تخلیقی نیڑکو غیر حقیقی اور غیرا ہم کہ کر نظرانداز کردیتے ہیں کیوں کہ وہ ورڈز ورتھ (Wordswort) کے کلیے پر پورانہیں اترتیں۔ ورڈ ز ورتھ کا یہ کلی مغرب میں رد کیا جاچکا تھا لیکن وکٹورین دور کے ہمارے ہز رگوں نے نہ صرف بڑے احترام وعقیدت سے اُسے اختیار کیا بلکہ ہم تک بھی اسے نتھ کیا۔

ا کیڈمی اور مقبولیت کی سطح پر، اور شاید دانش وراند معیار پر بھی، ہماری ادبی تاریخ نولیں اورادب کے بارے میں ہماری تفہیم انیسویں صدی کے انگریزی تصورات تک محدود ہوکررہ گئی ہے۔خوش قسمتی سے ہمارا ثقافتی شعور اور شناخت بہ حیثیت مسلمانانِ ہندائ تی بھی بڑی حد تک محفوظ ہے لیکن کب تک؟ کیا ہم اس کا الزام غیر ملکیوں کودیں؟ آن ہمارے درمیان کوئی غیر ملکی نہیں ؟ اگرکوئی ہے تو ہم خود ہیں۔

[انجمن ترقی اردو( ہند) کے زیرِ اہتمام منعقد ہونے والے چارروزہ (15 تا18 مارچ 2018) بین الاقوامی سمینار بہ عنوان 'اردوادب کی دوصدیاں: تاریخ، تہذیب اورادب کے افتتاحی اجلاس میں میضمون کلیدی خطبے کے طور پر پیش کیا گیا۔]

معين الدين عقيل

مجنول گورکھیوری کے تنقیدی نوادر

یدان دنوں کی بات ہے جب جنوں سینٹ ایند رکیور کان ، کور کھیور سے مسلک تھے۔ وہاں ان کے دوران ِ قیام،۱۹۴۲ء میں'' حفاظتِ وطن اور شرکتِ جنگ کی حمایت میں'' خاصے بڑےاہتمام سے ایک نہایت اہم ذولسانی اردو۔ ہندی مشاعرہ منعقد ہوا تھا، جوٹا ؤن ہال میں 25 اور 26 اپریل کوسلسل دو دن ہوتا رہا۔ اس کے ایک مہتم مجنوں بھی تھے اور ایک مخصوص شعری نشست خود انھوں نے اپنی رہائش گاہ پر 26 اپریل کی ضبح منعقد کی ، جس میں شریک مشاعرہ چند نامور شاعروں نے شرکت کی۔مشاعرہ بے حد کا میاب رہا، بلکہ اس میں شریک اپنے وقت کے نامور بزرگ شاعر بیخود دوہلوی کے مطابق :'' بجزایک مشاعرے کے، جو مالیر کوٹلہ میں ہوا تھا، ایسا کا میاب اور قرینے کا مشاعرہ ان کی آنکھوں نے نہیں گزرا''۔ جب کہ انھوں نے وہ مشاعرے بھی دیکھے تھے، جن میں داغ دہلو کی اور امیر مینائی مجلس آ را ہوتے تھے۔

اس مشاعرہ کے اختذام پرایک ضخیم'' گلدستہ' (از پیکسٹی مشاعرہ، گور کھپور) مرتب کیا گیا، جو جون 1942 میں شائع ہوا۔ اس'' گلدستہ' کے حصۂ اردو کو حبیب احمد صدیقی نے مرتب کیا اور اس کی خصوصیت بید کھی کہ جن منتخب شعراء کا کلام اس'' گلدستہ' میں شامل کیا گیا، ان کی شخصیت اور شاعری پر تعارفی و تفیدی شذرات مجنوں سے کھوائے گئے۔ مشاعرہ میں جگر، روش صدیقی اور فطرت واسطی بھی شریک تھے، کیکن مشاعرہ میں پڑھا جانے والا ان کا کلام دستیاب نہ ہونے کے باعث مجنوب نے ان پرا ظہار خیال نہ کیا۔ خود مجنوب بھی شریک مشاعرہ تھا وارا پی نظمیں '' جلبل' اور '' سی جہ کہ چھوٹ؟' اور مفرق اشعار مشاعرہ میں پیش کیے تھے۔ چناں چہ مجنوب کی شخصیت اور شاعری پر گوری سرن لال سنبل گور کھیوری نے ایک جامع شذرہ تح پر کیا جو'' گلدستہ' میں شامل ہے۔

مجنوں تے تحریر کردہ تقیدی شذرات اگر چہ سیر حاصل اور مفصل نہیں ، کیکن متعدد بزرگ اور نوجوان شعرا کی شخصیت اور شاعری کے بارے میں ان کی تقیدی بصیرت ، پنجنگی راے اورا مکانات کے مظہر ہیں ۔ ان آ را میں ان کی بعض آ را ایسی بھی ہیں جو اگر چہ مفصل نہیں کیکن ان کے طویل مضامین کی طرح اپنی اہمیت ، اپنی بصیرت اور گہرائی و گیرائی ہے کسی طرح کم بھی نہیں ۔ بیشتر شعرا کے تعلق سے ان کی رائے اور ان کے تاثر ات بے لاگ ہیں اور ان کے اظہار میں مجنوں نے کسی تلاف یا مصلحت کو پیش نظر نہیں رکھا۔ انھوں نے ' گلدستہ' میں جن درج ذیل شعرا کی شخصیت اور شاعری پرا ظہار خیال کیا ہے ، یہاں شعرا کے ناموں کے ساتھ ' گلدستہ' میں شامل ان کے کلام کی فہرست بھی درج کی جاتی ہے:

۱- بیخود دهلوی

بيخود دهلوى

ہمارے اس مشاعرہ کی جہاں اور بہت ہی ایسی خصوصیت سی بھی جواس کو یہاں کے تمام گزشتہ مشاعروں سے ممتاز کرتی ہیں، وہاں ایک نمایاں خصوصیت سی بھی تھی کہ اب جب کہ ہماری صحبت میں بعض ایسی سر برآ ور دہ ہستیاں بھی شریک تھیں جو اس سے پہلے گور کھیور کے کسی مشاعرے میں شریک نہیں ہوئی تھیں۔ ان میں سب سے پہلے حضرت بیتود کا نام آ تا ہے جن کی ذات اور شاعری دونوں زمانے کے عزیز ترین مغنیمات میں سے ہیں۔ ہمارا شہر اس بات پر جس فتر دفخر کرے بجا ہے کہ حضرت بیتو دد ہلوی باوجو داس کے کہ عمر کی مجبور یوں نے ان کو بری طرح مغلوب کر رکھا ہے، سفر اور مسافرت کی تمام زمتوں کو ہمارے لیے برداشت کر کے یہاں تشریف لاتے اور ہم کواپنی زبان سے اپنا کلام سنایا۔

حضرت بیخود، دائع اور دبستان داغ کی بہترین یا دگار ہیں اور ہمارے لیے ہراغتبار سے تمرک کا حکم رکھتے ہیں۔ انھوں نے دونوں نشستوں میں شرکت کی اورا پنا کلام سنایا۔ جس وقت وہ اپنی غز لیں سنار ہے ضحافہ کلام کا اسلوب اور پڑھنے کا انداز ایک ایسی روایت عظیمی کی یا دتازہ کرر ہا تھا جوتاریخی لحاظ سے تو گزرے ہوئے دور کی ایک چیز ہے، لیکن جس کے اکتسابات سے جہاں تک اردو شاعر کی کا تعلق ہے زمانے کا کوئی دورا نکار نہیں کر سکتا۔ حضرت بیخود کی شاعر کی زبان کی شاعر کی کا بہترین نمونہ ہے اور آج بھی جب کہ اردو شاعر کی میں بے شار نے میلانات پیدا ہو چکے ہیں۔ اگر ہم کو بید کھنا ہو کہ ہماری زبان میں اظہار وادا کی کتنی صلاحیت ہے، اور اس میں الفاظ اور مع اوروں سے کتی لطافتیں پیدا کی جاسکتی ہیں تو حضرت بیخو د کی شاعر کی زبان کی ما سکے حفیالات کی سادگی اور عام دل شینی ، الفاظ اور محاوروں کی برجسکی ، لب ولہجہ کی بی ساخت کی غرض کہ دو ہتمام دل شی جو صرف سادت ، سادگی اور بی تمار میں ہو جھڑی ہے ہو کہ کہ میں خوں ہو ہو ہوں ہو کہ ہو کہ کہ کر سالفا خا در کلام کی عام اور مستقل خصوصیت ہے جو بغیرا پنی طرف متوجہ کیے نہیں رہ سمتی۔ اس کا اندازہ اس سے کیچیے کہ باوجود میکہ بزرگ اور استادِفن ہونے کی حیثیت سے انھوں نے سب سے آخر میں اپنا کلام سنایا اور ان سے پہلے مجمع نٹی نسل کے نوجو ان شاعروں سے طرح طرح کا نوجو ان کلام سن چکا تھا، جس وقت حضرت بیخود اپنی غزلیں پڑھ رہے جو تو لوگ بڑے جوش وانہاک کے ساتھ سن رہے تھے اور مشاعرہ تحسین وآ فریں کے نعروں سے کونی کر ہاتھا۔

ابو الاثر حفيظ جالندهري

حقيظ جالند هری بھی گور کھپور ميں پہلی مرتبہ تشريف لائے۔ اس بات پر بيد مشاعرہ بجاطور پر ناز کر سکتا ہے۔ گور کھپور کوا یک مدت سے اشتیاق تھا کہ حفیظ کا کلام ان کی زبان سے سنے۔ اب تک ہمارا بیا شتیاق پورانہیں ہوا تھا۔ چناں چہ جب اہل شہر کو معلوم ہوا کہ حفیظ بھی اس مشاعرے میں بلائے گئے ہیں اور وہ آر ہے تو وہ بڑے ولولے اور ذوق کے ساتھ مشاعرہ کی تاریخوں کا انتظار کرنے لگے۔ ہم بلاخوف تر دید کہہ سکتے کہ اب کے مشاعرہ میں لوگوں کی توجہ کا خاص مرکز حقیظ جالند هری شے اس لیے کہ وہ اردو کے ان خوش نصیب شاعروں میں سے ہیں جو خاص اور عام، ادنی اور اعلیٰ ہر طبقہ میں معروف و مقبول ہو چکے ہیں۔

عضر جدیدارد ونظم میں ان کاسب سے بڑا اکتساب ہے اور ان کی مقبولیت کا ضامن ہے۔ حفیظ میں جتنی فن کارانہ خصوصیتیں اکتھا ہوگئی ہیں کسی دوسر ے اردو شاعر میں نظر نہیں آئیں۔ وہ کئی لحاظ سے صناع ہیں اور صحیح معنوں میں صناع ہیں۔ ایک طرف تو وہ موسیقی کے اصول اور اس کے اسرار سے واقف ہیں۔ دوسر کی طرف ایک تمثیل نگار اور ادا کار کی صلاحیتیں ان کے اندر موجود ہیں۔ پھر وہ زبان کی صناع کی کا بھی فطر کی ملکہ رکھتے ہیں یعنی شاعر ہیں۔ یہ یتوں خصوصیتیں مل کر ان کی شاعر میں ایک مزان اور ایک آہنگ کی شکل میں ظاہر ہوتی ہیں اور سنے والوں کو بساخت اپنی طرف صحیح لیتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ حفیظ کے کلام سے پورا پور الطف اٹھانے کے لیے ضرور کی کی میں لیک میں اکر انہ صلاحیتوں کو کام میں لا کیں۔

، ہمارے مشاعرے کی میہ بہت بڑی کا میابی اور خوش نصیبی تھی کہ حفیظ آئے اور اپنے مخصوص انداز میں ہم کواپنا کلام سنایا۔ حفیظ کی شاعری کی مقبولیت کا اصل راز کیا ہے؟ اس کا انداز ہ اس سے ہو سکے گا کہ پہلے روز جب وہ اپنی نظمیں سنانے کھڑے ہوئے تو مجمع نے سب سے پہلے ان سے جس نظم کی فرمائش کی وہ' ابھی تو میں جوان ہوں' تھی جس نے ساری فضا میں ایک کیف پیدا کر دیا اور سننے والے جھوم جھوم الٹھے۔ اس سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ پنظم حفیظ کی شاعری میں ایک خاص درجہ رکھتی ہے۔ دوسری نظم جوانھوں نے سنائی وہ' میری شاعری' تھی جس سے 'شام کی میں ایک خاص اور بسنے والے جھوم الٹھے۔ اس سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ پنظم حفیظ کی شاعری میں ایک خاص درجہ رکھتی ہے۔ دوسری نظم جوانھوں نے سنائی وہ' میری شاعری' تھی جس میں بہت سے لطیف اور بسیرت افروز زندگی کے اشارے تھے۔ سب سے آخر میں مجمع نے ان سے ' شاہنا مد اسلام' سنانے کی درخواست کی اور انھوں نے اس کا ایک نگڑا سنا کر ہمارے اندر سعی وعمل اور جدو جہد کا

دوسرےروز ضبح کوراقم نے شعراءکوا پنے غریب خانہ پر مدعو کیا تھا جس میں سب سے زیادہ جو چیز پسند کی گئی وہ حقیقہ کی نظم' مسافر''تھی جو غالبًاان کے تازہ ترین افکار میں سے ہے۔

مشاعرہ کی دوسری نشست میں جواسی روز شام کو ہوئی۔ حفیظ نے پہلے ایک نظم سنائی جس کا عنوان' وطن کی لاج'' ہے اور جواس مجموعہ میں شامل ہے۔ اس کے بعد مجمع سے نہ رہا گیا اور اس نے ان سے' ابھی تو میں جوان ہول' سنانے کی پھر فر ماکش کی۔ اس سے اس نظم کی کشش کا اندازہ کیا جاسکتا ہے۔ آخر میں انھوں نے اپنی ایک نئی نظم سنائی جس کا عنوان'' انگلستان میں ہند ستا نیوں سے خطاب' ہے۔ پیظم انھوں نے انگلستان میں کہی تھی اور ان کے کلام کے ایک تازہ مجموعہ میں خلاب ہے۔ شیرین میں، جوز پر طبع ہے، چھپ رہی ہے۔ ان کی عنایت سے اس' گلد ستہ میں بھی شامل ہے۔

جميل مظهري

جمیل مظہری بھی گورکھیوری کے مشاعرے میں پہلی مرتبہ شریک ہوئے ہیں۔ اردو مشاعروں کی دنیاان سے کم واقف ہے اس لیے کہ وہ مشاعروں میں شاذ ونادر ہی شرکت کرتے ہیں۔لیکن تحریری ادب کی دنیا میں شاعر اورادیب کی حیثیت سے وہ اچھی طرح معروف ہو چکے ہیں۔ وہ محض شاعز نہیں ہیں بلکہ بہت وسیع اور بلیغ معنوں میں ادیب اور مفکر ہیں جس کی علامتیں ان کی شاعری میں برابرملیں گی۔فطرت کی طرف سے وہ نہایت صحیح جمالیاتی ذوق اور تنقید ی فکرو بصیرت کا زبردست ملکہ لے کرآئے ہیں۔ یہ اوریات ہے کہ زمانے اور ماحول کے مطالبات نے ان کواس کا موقع نہ دیا کہ وہ اپنی تمام قوتوں کواپنے حوصلوں کے مطابق بروئے کارلاتے۔ پھر بھی اب سے پانچ چھسال پہلے، جب کہان کا قیام زیادہ کلکتہ میں رہتا تھا،ان کی ہر سانس شعرو تنقید کے لیےوقف تھی اوران کی ہرفل دحرکت کلکتہ جیسی جگہ میں اردواد ب کی ایک خدمت ہوتی تھی۔ ہم کو بیہ کہنے میں کوئی پس و پیش نہ ہونا جا ہے کہ ہمارے اس مشاعرہ میں جمیل مظہری ہی ایک ایسے خص تھے جن کی شاعری محض مجلسی واہ واہ کی شاعری نہیں تھی بلکہ اس سے ہمارے اندرفکرو تاں کی رگ جاگ اٹھتی تھی۔انھوں نے جتنی نظمیں سنا ئیں ان میں ایک بھی ایسی نہتھی جس میں ا ہمارے سوچنے سمجھنے کے لیے بلیغ اشارے نہ موجود ہوں۔ پھر چوں کہ وہ ایک ایسی جمالیاتی ہصیرت کے مالک ہیں جو بھی خطانہیں کرتی ،اس لیےان کی نظموں میں وہ دل کشی بھی بھر پورتھی جو صرف الفاظ کی خوش آ ہنگی اور اسلوب اور کہجہ کے بے ساختہ بین سے پیدا ہوتی ہے۔ان کے اشعار بیک وقت خوش آ ہنگ بھی ہوتے ہیں اور تہہ دار بھی اورا کثر ہم کوا قبال کی یاد دلاد ہے ہیں ۔ وہ کلاسکی ادب یعنی قدما کے ادبی کارنا موں پر فاصلا نہ عبورر کھتے ہیں اوران کی قدر وقیمت کے قائل ہیں کیکن وہ خوداین تخلیقی قوت سے نوجوانوں کے اس گروہ کے ساتھ ہیں جس کو مصنفین اور شعرا کی ترقى پيند جماعت کہتے ہیں اوران کے خیالات وجذبات میں وہ بالیدگی شروع سے آخرتک پائی جاتی ہے جس کوہم ترقی کے میلان سے منسوب کرتے ہیں۔ پہلے دن جمیل نے جونظم مشاعرہ میں سنائی اس کاعنوان'' دعوت عزم'' ہے۔ بظاہر پہنظم وقت کی آ واز معلوم ہوتی ہے لیکن در حقیقت بیا یک ایبار جز ہے جو خفلت اور کسالت کے کسی دور میں بھی بیداری کی دعوت اور سعی و پیچار کا پیغام بن سکتا ہے۔ بحر کے ترنم اور اسلوب وا داکی دل کشی نے مجمع پرایک خاص اثر کیا اور نظم بڑے جوش اور ولولے کے ساتھ سی گئی۔

دوسری نظم جو دوسر بے روز سنائی گٹی' 'افسانئہ آ دم' 'تھی۔اسی بحر میں اسی قبیل کی دوسرے قافیہ سے ساتھ اقبال کی ایک نظم پہلے سے موجود ہے جوکا فی معروف ہے۔ جمیل مظہری کی بی معمولی کامیابی نہیں ہے کہ انھوں نے اسی موضوع کواسی بحر میں نئے زاویہ سے پیش کیا اورسوچنے کے لیے ہم کوارتفائے انسانیت کے متعلق نئے اشارے دیے۔اردوز بان میں تاملات سے اتنی معمود نظمیں گنتی ہی کی نظیں گی۔

تیسری نظم ''ان کی فریاد' ہے۔ اور اس قد راطیف اور نازک ہے کہ تجزید اور تنقید کی محمل نہیں ہو سکتی۔ جذبات کے تصادم کا اس سے بہتر اظہار مشکل ہی سے تصور میں آ سکتا ہے۔ عذر آ ایک طرف تو محبت اور اس کی ولولہ خیزیوں کو برت بجھتی ہے۔ دوسری طرف ساج نے غلط پر صحیح جو بند شیں اس پر عائد کر دی ہیں ان کا بھی اس کو پاس ہے۔ جذبات کی اس ہم آ ویزی نے اس کے اندر وہ نفسیاتی گرہ پیدا کر رکھی ہے جس کو انگریزی میں MPLEX کہتے ہیں اور اس کو جی آ مظہری نے جس لطافت اور خوش اسلو بی کے ساتھ ادا کیا ہے وہ ستائش سے مستغنی ہے۔ غرض کہ چیل مظہری نے جتنی نظمیں سنا کمیں سب ایک مفکر اندا نفر ادیت لیے ہو بے تعیس جو ہم کو غور و تا مل پر محبور کرتی تھیں اور ہمارے اندر نئی بھیرتیں پیدا کرتی تھیں۔ گورکھ پور کا یہ مشاعرہ اس پر جس قدر مشاعر نہیں ہے۔

#### ساغر نظامی

ہمارے مشاعرہ میں جمع کے لیے جس شخص کے تعارف کی سب سے کم ضرورت تھی وہ سائٹر تھے۔گور کھیوروالے ان سے اچھی طرح واقف اور مانوس ہو چکے ہیں۔ سائٹر کی شاعر کی میں جومبلسی دل آویزیاں ہیں ان کی بنا پر ان کوالی عام اور ہمہ گیر مقبولیت نصیب ہوئی ہے کہ شاید ہی کسی دوسرے اردو شاعر کونصیب ہوئی ہو۔ ہمارے ملک کا شاید ہی کوئی کو نا ایسا ہو جو سائٹر کی آ واز سے نا آشارہ گیا ہو۔ یہاں تک کہ اب ہندی شاعر کی کی مخفلوں میں بھی ان کی مانگ ہونے لگی عاریا نا زار ہے جس سے وہ ہر جمع پر چھاجاتے ہیں۔ سائٹر نے اردو شاعر کی میں جواختر اعات اور جو شالوبی عنوان پیدا کیے ہیں ان کی بنا پر دو ایک جُتہد کہے جا سکتے تھا گران کے کلام میں چھاور تو انا ئیاں بھی ہوتیں۔ مثلاً اگر دو ہماری فکر د دو ایک جُتہد کہے جا سکتے تھا گران کے کلام میں چھاور تو انا ئیاں بھی ہوتیں۔ مثلاً اگر دو ہماری فکر د سانترکی شاعری سے جو چیز مستقل اور لازمی طور پریادگارر ہے گی وہ زبان کی پر کیف نرمی اور حلاوت اور تر کیب لفظی کا مسحور کر لینے والا ترنم ہے۔ سانتر نے اردونظم نگاری میں جو عروضی جد تیں کی ہیں وہ بھی نٹی نسل کے لیے نئے اشارے ثابت ہوں گی۔ بحر کے تنوع اور قافیوں کے الٹ پھیر اور مصرعوں یا مصرعوں کے نگڑوں کی تکرار سے کلام میں کیسی کیسی کیسی کیفیتیں پیدا کی جاسکتی ہیں؟ اس راز کو سانتر نے جیسا سمجھا ہے شاید ہی کسی دوسرے اردو شاعر نے سمجھا ہو۔ یہ سانتر کی شاعری کی وہ عام خصوصیات ہیں جو نہ صرف زندہ رہیں گی بلکہ نٹی نسل ان سے فائدہ بھی اٹھاتے گی اوران کوئی سمتوں میں استعمال کر ہے گ

ہمارے مشاعرے کی دوصحبتوں میں سائفر نے متعدد نظمیں سنا ئیں اور بار باران سے تن ہوئی نظموں کے سنانے کی فرمائش ہور ہی تھی۔اس سے انداز ہ کیا جا سکتا ہے کہ ان کی المیلی شاعری کوکیسی مقبولیت حاصل ہے۔''ترانۂ وطن''''ہم تم''''سانج'' اور کی غز لیں جواس مجموعہ میں شامل ہیں، مشاعرے میں بے حد پسند کی گئیں۔خاص کر''ہم تم'' تو اس قدر پسند کی گئی کہ جتنی باراور

# جہاں جہاں سائٹر کولوگوں نے پایا اس نظم کی ضرور فرمائش کی۔ چناں چہ میر ے گھر پر بھی جو مختصر سی نشست ہوئی اس میں بھی ایک بار'' ہم تم'' کی فرمائش ہوئی اوراسی شوق سے لوگوں نے اس کوسُنا۔

### نهآل سيوهاروى

نہا آل سیو ہاروی نوجوان شاعروں اوراد یوں کی اس نئی جماعت سے تعلق رکھتے ہیں جو گزشتہ دس سالوں کے اندر پیدا ہوئی ہے اور تو قعات سے معمورا یک مستقبل رکھتی ہے۔ ان کا شار یقیناً اس ادبی گروہ میں ہے جوتر تی پسند جماعت کے نام سے مشہور ہے۔ تر تی پسندی کی علامتیں ان کی رومانی اور وطنی یا قومی دونوں قسموں کی نظموں سے طاہر ہیں۔ اور غز لوں میں بھی وہ وقت کے نئے میلا نات کی طرف اشار بے کرتے ہیں جوتاز ہ امکانات کے حال ہیں گھرا بھی اچھی طرح واضح نہیں ہیں۔

نہالؓ کے کلام میں زبان کی شتگی اور انداز بیان کی دل نشینی کے علاوہ ایک فکر انگیزی بھی ہوتی ہے جو سننے والے کو تھہر کر سوچنے پر محبور کرتی ہے۔ یعنی ان کی شاعری جمالیاتی شعور اور مفکر انہ بصیرت کا ایک ایسا امتزاج ہے جو کیفیت سے خالی نہیں ہے اور جس کا ابھی تک ایک مستقبل نظر نہیں آتا ہے۔

اد بیوں اور شاعروں کی نئی سل کی سب سے بڑی خصوصیت ، جوان کو تیچلی نسلوں سے ممتاز کرتی ہے ، وہ یہ ہے کہ محض ہوا اور بادل کی دنیا میں رہ کر قوس قزر ح کے رنگین خواب نہیں دیکھتے۔ ان کی شاعری محض دوسمتی (TWO DIMENSIONAL) نہیں ہوتی بلکہ اس میں چار سمتیں ہوتی ہیں اور اس کا تعلق زندگی کی تطویں اور جان دار حقیقت سے ہوتا ہے۔ ہمارا نو جوان شاعر اپنے گردو پیش کے بد لتے ہوئے حالات و اسباب سے بے خبر نہیں ہوتا اور اس کی شاعری اپنے زمانہ کی تاریخ بھی ہوتی ہے اور آئندہ کے لیے بشارت بھی۔ نہا آسیو ہار دی بھی اپنے معاصرین کی طرح حالات زمانہ کا تیز شعور رکھتے ہیں اور پھر چوں کہ قدرت نے اور اس کی شاعری اپنے معاصرین کی طرح حالات زمانہ کا تیز شعور رکھتے ہیں اور پھر چوں کہ قدرت نے اور اک و تامل کی قوت بھی دی ج مرف اثر قبول کر نے ہیں رہ جاتے بلکہ اس پرغور بھی کرتے ہیں۔ ان کا آزاد کی کا جذبہ، ان کی صرف اثر قبول کر نے ہیں رہ جاتے بلکہ اس پنو رتھی کرتے ہیں۔ ان کا آزاد کی کا جذبہ، ان کی صرف اثر قبول کر نے ہیں رہ جاتے بلکہ اس پنو رتھی کرتے ہیں۔ ان کا آزاد کی کا جذبہ، ان کی صرف اثر قبول کر نے ہیں رہ جاتے بلکہ اس پنو رتھی کرتے ہیں۔ ان کا آزاد کی خاج دیں ان کی خوارض کا حسن میں میں نہا دن کی شاعر کی کی تر کی میں میں داخل ہیں۔ انھوں نے و طن کی خوان سے جو ہے۔اوراس زبردستی کے جوش اور خواہ نخواہ کی چیخ پکار سے بالکل الگ ہے جس کو آن کل جذبہ ک آزادی اور وطن پرستی کے نام سے پیش کر کے لوگ اپنا سکة جمانے کی کوشش کرتے ہیں۔ نہا آل کی شاعری میں جوانی کی حرارت بھر پور موجود ہوتی ہے لیکن ان میں کہیں سے اس ہیجان اور عصبی نشخ کا کوئی اظہار نہیں ہوتا جو جوان نسل کی جوان شاعری میں آج کل بالعموم پایا جاتا ہے۔ اس لحاظ سے نہا آل اپنے اکثر ہم عصر شاعروں سے متاز نظر آئیں گے۔ ان کے کلام میں ایک صنبط وتو ازن ہوتا ہے، ان کے لب ولہجہ میں ایک شبخیدگی ہوتی ہے۔ اور باوجو داس کے ان کی زبان رواں ہوتی ہے اس میں ہلکا پن نہیں آنے پاتا۔

نہا آل غزلیں بھی کہتے ہیں اور غزلوں میں بھی اپنی ایک انفرادی شان رکھتے ہیں۔ ان کی غزلوں کے اشعار میں بھی فکری نظام کا احساس ہوتا ہے۔ غزل کا ہر شعر ہوتا تو ہے باقی اشعار سے الگ اور ایک پور ے مضمون کوا دا کرتا ہے لیکن پوری غزل کو پڑھنے کے بعد ایسا محسوں ہوتا ہے کہ شاعر نے پوری غزل ایک مسلسل دینی کیفیت کے زیر اثر ککھی ہے۔ میرا خیال ہے کہ نہا آل غزل سے زیادہ نظم کے لیے موز وں ہیں ، اگر چدان کی شاعر کی میں وہ نا قابل تجزید دل آویز ی ہر جگہ مل کی جوتغزل کی جان ہوتی ہے۔ ان کی اکثر غزلیں مسلسل غزل کا تحکم رکھتی ہیں۔ جوغز لیں اس مجموعہ میں پیش کی جارہ ی ہیں اور جو ہمار سے جذبات اور ہمار کے افکار کوا یک ساتھ اور ہیں اس محموعہ کی چیز ہے۔ اس کے علاوہ مختلف رسائل میں نہا آل کی جوغز لیں '' شرات تحکم رکھتی ہیں۔ جوغز لیں اس مجموعہ میں پیش کی جارہ ی ہیں اور جو ہمار سے جذبات اور ہمار افکا رکوا یک ساتھ ابھارتی ہیں اس عنوان کی چیز ہے۔ اس کے علاوہ مختلف رسائل میں نہا آل کی جوغز لیں '' شرات میں اس محمودی ہیں۔ جوغز لیں اس محموعہ ہوتی رہتی ہیں ، وہ بھی اسی طرف اشارہ کرتی ہیں کہ شاعر کے جذبات و خیالات میں ایک تسلسل ہوتا ہے جوا نظہار میں بھی تسلسل چا ہتا ہے اور جس کے لیے غزل سے زیاد قطم موز وں ہے۔ میں میں میں ایک مالا ہے ہم جو لیوں میں ایک متاز حیث ہے ذیل ہوتی ہیں ایک شاعر کی موتا ہے جوا نظہار میں بھی تسلسل چا ہتا ہے اور جس کے لیے غز ک سے زیادی قطم موز وں ہے۔ کر این کا تک کا ایک وسی میں ہیں ہوں ایک متاز حیث ہیں ہوتی ہیں اور ابھی ان کی شاعر ک

## اختر أورينوي

اد یوں اور شاعروں کی موجود ہ نسل کی ایک عام امتیازی خصوصیت بیجی ہے کہ ہر لکھنے والا بیک وقت شاعر، فسانہ نگار اور نقا دسب پچھ ہونے کی کوشش کرتا ہے اور چھپتر فی صد ہوتا بھی ہے۔ موجودہ ادیب کی یہی سب سے بڑی توانائی ہے اور یہی سب سے بڑی کمزوری۔ اب کسی کو اتن فرصت ، فراغت اور یکسوئی میسر نہیں کہ وہ کسی ایک فن کا ہور ہے اور اس کو اپنا بنا لے۔ میں نے جو

سیجھ کہاوہ صرف اردوشاعریاادیب برصادق نہیں آتا بلکہ دنیا کے ہرکونہ میں شاعروں اورادیوں کی نٹی یود کاعموماً یہی انداز ہے۔اس کا نتیجہ بیہ ہے کہ خالص شاعر یا خالص افسانہ نگاریا خالص نقاّ داً ج ڈھونڈ ھےنہیں ملتا۔ بیرہونا تھا اس لیے کہاب زندگی دھیرے دھیرے اس قدر پیچیدہ اور تہہ دار ہوگئی ہے کہ کوئی شخص کسی قتم کی سیدھی سا دی اکہری زندگی میں پناہ نہیں لےسکتا۔ادرا گر کوئی ایسا کرے تو دہ زندگی سے عہدہ برآ نہ ہو سکے گا۔ نوجوان اردومصنفوں کی جماعت میں سے کوئی ٹولی لے لیچی، آپ کو ماننا پڑے گا کہ جو کچھ میں نے کہا ہے وہ عام طور سے غلط نہیں ہے۔علی سر دار جعفری،علی جوآد زیدی،اختر انصاری،اختر رائے یوری، پروفیسر فیض احمہ، جو ہےایک سے زائد صنف ادب کے ساتھ وابستہ ہے۔ اس کا ایک نتیجہ یہ ہے کہ اگرچہ تاریخ شعرار دوان میں سے شایدایک بھی تاریخی اور دوری اہمیت سے انکار نہ کر سکے گی کیکن ان کے کلام میں اس شدت کیف کی کمی ہےجس کوہم صرف ربودگی کہہ سکتے ہیں اورجس کا اچھی شاعری میں ہونا اس کی خوبیوں کو بڑھا دیتا ہے۔ مگر پھر ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ اب ہماری بُحر انی زندگی ہم کور بودگی کی فرصت نہیں دیتی۔ بہر حال پر وفیسر انتختر اُورینوی بھی اسی نونہال گروہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ اور بیک وقت شاعر،افسانہ نگاراورنقاد ہیں اور پھر معلم ادب بھی ہیں۔ میں نے پہلے پہل ان کے نقیدی مضامین یڑ ھےاوران کی قدر داہمیت کا قائل ہوا۔ گورکھپور کے اس مشاعرہ سے پہلے مجھے نہیں معلوم تھا کہ انتر أورينوى شاعربهمى ہیں۔ سناتھا كہ دہ افسانے بھى لکھتے ہیں مگران كا كُوبَي افسانہ ميرى نظر سے نہیں گز راہے ممکن ہےان کےافسانے ان کی تقیدوں سے بہتر ہوں پاسی پاید کے ہوں ۔ مگران کی شاعری باوجوداس کے کہ بہت کافی حد تک بے عیب ہےاور جدید نفسیات دمیلانات کا آئینہ ہے،ان کی تقید نگاری کے ٹکر کی نہیں معلوم ہوتی لیکن اگر بتعلق ہوکراور بغیر مقابلہ کیے ہوئے غور کیا جائے تواختر کی شاعری سوچنے مجھنے دالوں کے لیےا یک خاص عنوان ادرا یک خاص انداز کی چیز ہے۔اوراگروہ ہمارےمشاعرہ میں تشریف نہ لاتے تو اردو شاعروں کی ایک نئی جماعت، جس کی اہمیت سے سی طرح ا نکارنہیں کیا جاسکتا، نمائندگی سے محروم رہ جاتی۔ انتراب بیشتر ہم عصروں اور ہم جماعتوں کی طرح انقلاب اور ترقی کے علم بردار ہیں اور انھوں نے زندگی کی بدلتی ہوئی قدر دن اور نئے معیار دن کوشلیم کرلیا ہے۔ان کی نظمین کیا رومانی،

، دون کے رسوں کا بدل بدل بدل مدرون دور سے صلیا روں دیم رویا ہے۔ اس سیس میں یو رومان، کیا غیر رومانی، قد یم روایات سے ہٹی ہوئی ہیں اورا یک نئی روایت کی مبلغ ہیں۔''اے میرے وطن جاگ''جس کو مشاعرے نے بہت پسند کیا تھا اپنے عنوان کی بڑی کا میاب نظم ہے اور اس بات کا ثہوت ہے کہ شاعر زندگی کی سکمین حقیقتوں سے بیگا نہ نہیں ہے وہ زمانہ کے ساتھ ہے اور ترقی کے راستہ میں آگے بڑھر ہا ہے۔ دوسری دونظمیں بھی جورو مانی ہیں یعنی '' کوّل' اور' نفر سیستخیل' بر لیے ہوئے ماحول اور اس کی نئی ضرور توں اور خےر جحانات کی طرف نہایت واضح اشارہ کرر ہی ہیں۔ اختر کی زبان بہت صاف اور رواں ہوتی ہے اور ان کی بندشیں پُست ہوتی ہیں جس کی وجہ ہے ذہن کوالفاظ سے معنی کی طرف منتقل ہونے میں مطلق زحت نہیں ہوتی۔ انتخر کی نظم' ' فریت تخیل' جو نئے معیار کی عشق یشاعری کی ایک کا میاب مثال ہے، ایک اور بات کا پید دیتی ہے۔ اختر کی شاعری کیف کی شاعری ہے۔ اس میں وہ جادو تان ہے موتی جات سے پیدا ہوتا ہے۔ ماضی کی یا داگر ان نے لیے حال ہوتی تو ان کی نظم میں دوسری تا شر ہوتی۔ وہ تو ایس معلوم ہوتا ہے کہ ایک ایک چیز کو خیل کے زور سے یا دکر رہے ہیں اور اپنے حافظ کا جائزہ اور امتحان نے رہوتی ہے میں اور اس کو پڑھی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہے ہو حال متحان نے رہوتا ہے کہ ایک ایک چیز کوخیل کے زور سے یا دکر رہے ہیں اور اپنے حافظ کا جائزہ اور متحان بنا سکتے ہیں۔

#### **خمآر باره بنکوی**

مِنْظَ اور ساغر <u>ق</u>طع تعلق نظر کرلیا جائے تو جگراور خمار ہی کی ہتیاں ایسی نظر آئیں گی جو مشاعرہ کارنگ جمانے اور اس کی رونق بڑھانے میں سب سے زیادہ حصبہ لے رہی تصیں ۔جگر تو خیر مشاعرہ کے مانے ہوئے بت ہیں اور ان کا نہ ہونا بڑے سے مشاعرہ میں ایک زبر دست کی کے طور پر محسوس کیا جاتا ہے۔لیکن خمار بھی ،جوہ معصر غزل گو شعرا میں شاید سب سے کم عمر ہیں ، سننے والوں کی توجہ اپنی طرف تصینچنے لگے ہیں۔ان کے پڑھنے کا وہ وار فتہ انداز ،جس کے پیغبر جگر ہیں، جمع کو محور کر لیتا ہے۔ ہمارے مشاعرہ میں وہ بھی ان چند شعراء میں سے تھے جن سے ایک سے زائد بار پڑھنے کی فرمائش کی گئی۔

خمآرایک ذہین نوجوان ہیں اور انھوں نے بڑی رساطیعت پائی ہے۔ وہ ان لوگوں میں سے ہیں جن کی قوت آخذہ بڑی تیز اور تیار ہوتی ہے اور جن کی فطرت کی زود پذیری خطرنا ک حد تک بڑھی ہوتی ہے۔ وہ قدرت کی طرف سے غزل کا والہا نہ ذوق اور تغزل کی بے پناہ صلاحیت لے کرآئے ہیں۔ ان کے اشعار کے ایک ایک مصرعد اور مصرعہ کے ایک ایک لفظ میں جو تچی تحویت اور وارفنگی ہوتی ہے وہ اس بات کی نا قابل تر دید شہادت ہے۔ وہ ابھی ایسے کم عر جوان ہیں کہ ان کی صلاحیتوں کے بنے اور بگڑ نے کے لامحد و دامکانات ان کے سامنے ہیں جن کو تی تو میں بروئے کارلانے کے تنہا ذمہ داروہ خود ہوں گے۔ ان کے کلام میں وہ عنا صرشدت کے ساتھ موجود ہیں جوضح تغزل کی ترکیب میں داخل ہیں۔ان کے کافی اشعار غزل کے کامیاب اشعار میں شار کیے جانے کے قابل ہوتے ہیں۔لیکن ان کی نوجوان اور بے چین طبیعت ، جوابھی بالغ ہوئی ہے ،تقلیداور پیروی میں بہک جانے کابھی میلان خاہر کررہی ہے۔وہ اس راز سے داقت نہیں ہیں کیہ ہر تیز رور ہبرنہیں ہوا کرتا۔ رائے عامہ کمن اور کچی طبیعتوں کوغلط راستہ پر کیسے لگاتی ہے؟ اس کی ایک مثال خمار بھی ہیں۔ میں بہت غور کر کے اس نتیجہ پر پہنچا ہوں اور مجھے دعویٰ ہے کہ خمار کے اندر انفرادی جو ہرموجود ہے جوتر بیت جاہتا ہے۔ دوغزل کے آپتھے شاعر ہیں اور اس سے بھی ایتھے ہو سکتے ہل لیکن وہ جَکر کی ظاہری اور معنوی خصوصیات کی جیسی بے اختیارا نہ تقلید کرتے ہیں وہ ان کے لیےخطرہ سےخالیٰ ہیں ہے۔تقلید سے ابتداء کرنا تہذیب اور تربیت کا پہلا قدم ہوتا ہے۔لیکن تقلید کا ہوکررہ جاناانسان کوکہیں کانہیں رکھتا۔ جگراس میں شک نہیں کہ اردوغزل گوئی میں ایک نئی نقد پر لے کرآئے تھے جومخصراور محد ددتھی اور جو پوری ہو چکی۔اب اس کی تقلید اور تکر ارتر قی کے راستے میں ایک افسوس ناک رکاوٹ ہوگی۔جگر کی شاعری بڑی ہلکی پھلکی حذیاتی شاعری تھی۔اب زمانہ بدل گیا ہےاوراس کے مطالبات کچھاور ہیں۔ابغزل کوبھی نٹی زندگی کے نئے معیار سے وقع اور بلیغ ہونا ہے۔اگر خمار نے اس حقیقت کو بچھرلیا توان کا موجودہ کلام بتار ہاہے کہ وہ اردوغز ل میں کچھنٹی باتیں پیدا کر سکتے ہیں ورنہ ان کی شاعری جُکّر کا سوانگ ہو کر رہ جائے گی اور وہ مشاعرے کے شاعر سے سرموآ گے نہ بڑھ سکیں گے۔ مجھے امید ہے کہ خمار کومیر کی دائے سے بحثیت مجموعی کوئی اختلاف نَه ہوگا۔ان کی شاعری مطالعہ اور تربیت کی ابھی مختاج ہے۔خمار نے یہاں جتنی غزلیں سنائیں وہ اپنے رنگ کی بڑی کا میاب مثالیں تھیں اور بہت شوق اور دلولہ کے ساتھ بنی گئیں۔ان میں سے تین اس مجموعہ میں شامل ہیں۔

گوری سرن لال سُنبّل گور کھپوری

سنبل ہمارے شہر کے اُن گنتی کے نوجوانوں میں ہیں جن کواردوزبان وادب کے ساتھ فطری لگا وَاور بےلاگ محبت ہے۔اوراُن کی محبت موروثی ہے یعنی باپ کی طرف سے ملی ہے۔منتی سنت لال عَبَرکو ہمارا شہرائھی بھولانہیں ہے۔اوراردو شاعری کے ساتھ اُن کو جو پُرخلوص تعلق خاطر تھااس کی یا دائھی دلوں میں باقی ہے۔

باپ کی چھوڑی ہوئی میراث کوفر دغ کیسے دیتے ہیں؟ سنبل اس کی ایک قابل تقلید مثال ہیں ۔انھوں نے اردوزبان کے ساتھ اپناتعلق محض شاعرانہ نہیں رکھا بلکہ اس کو ہراعتبار سے کمل اور متحکم کرلیا ہے۔انھوں نے اس میں نصابی فضیلت بھی حاصل کی ہےاوراردوادب کے ایم، اے

ہیں۔وہ شاعری کا رجا ہوامٰداق رکھتے ہیںاورا چھے شعر کہتے ہیں۔اگروہ شاعری کے لیےاوروں کی طرح اپنے کو وقف کُر سکتے اور کر دیتے تو اس سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ دہ اپنا کوئی خاص امٰداز قائم کر کےایک امتیاز پیدا کر لیتے ۔اس لیے کہ اس وقت بھی جب کبھی وہ شعر کہتے ہیں تو اس میں ا ایک خاص سلیقهاور شقراین ہوتا ہے۔ان کے کلام میں ایک قریبنہ اور ایک توازن کا احساس ہوتا ے جس کو دبستان حالی سے منسوب کیا جائے تو شاید بہت دور کی بات نہ ہو۔ ان کے اشعار م**ی**ں اکثر وہ کیفیت ہوتی ہے جو مدھم سروں کے گانے میں ہوتی ہےاور جو بعض کمحوں میں بڑی پُر تا ثیر ہوتی ہے۔اگرہم شدت ِجذبات کے کمحوں میں بھی سنبل کے کلام میں اثر ڈھونڈھیں تو نہ ملے گا۔ سنبل نے اردو کے ساتھا بنی وابستگی تحض شاعری تک محدود نہیں رکھی ہے اُن کو مطالعہ اور تحقیق کابھی شوق ہےاورفکر داستد لال کا مادہ بھی ان کے اندرموجود ہے۔انھوں نے زبان وادب كا تاريخي مطالعه كيا سے اور كافي وقت تلاش وتحقيق ميں صرف كيا ہے۔ ايك عرصه تك وہ انجمن ترقي اردومیں ڈاکٹر عبدالحق جیسی مشہور ومعروف شخصیت کے ساتھ ذمہ داری کے فرائض انحام دے یجے ہیں۔اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اُن کی فطری صلاحیتیں کیا ہیں اوران کا اصلی میلان کس طرف ہے۔زمانہ نے اب تک اُن کو پورا موقع نہیں دیا ہے کہ وہ اپنی قو توں کو خاطر خواہ کام میں ا لائیں لیکن ہمیں اُمید ہے کہ وہ بہت جلداس قابل ہوجائیں گے کہ اطمینان اور یکسائی کے ساتھ اردوادب کی خدمت اپنے حوصلوں کے مطابق کرسکیں۔ان کا اصلی میدان نثر ہےاور نثر میں بھی تحقيق وتنقيد كاكام وه بهت احيطا كرسكتے ہيں۔ ذیل میں چند غزلیں درج ہیں جو سنجب اور متوازن مذاق شعری کی ایسی علامت میں جن کوشلیم کرنا بڑےگا۔

حبيب احمد صدّيقي

سب سے آخر میں جھے اس شخص کا ذکر کرنا ہے جس کا نام کم سے کم اس اعتبار سے سب سے پہلے آنا چا ہیے تھا کہ وہ مشاعرہ کا نہ صرف بانی تھا بلکہ اس کا مرکز ی رکن بھی تھا۔ حبیب احمد صدیقی نے جس وقت مشاعرے کی پہلے پہل تحریک کی اس وقت مشکل ہی ہے کسی کو یہ امیدر ہی ہوگی کہ مشاعرہ اورکوئی سمیلن بیک وقت ایسا کا میاب اورا و نچے معیار کا ہوگا۔لیکن میصد یقی کا حسنِ شعور اور ذوق وانہاک تھا جس نے اس اد بی تقریب کو گورکھپور کے لیے ایک یا دگا رخمونہ ہنا دیا۔ صد یقی کی نہ تعلیق شخصیت کے ظاہر کی رخ سے تو سبھی واقف ہو چکے ہوں گے۔شاید ہی

کوئی ایپا ہوجوا یک مرتبہان سے ملا ہوااورا یک مقناطیسی شخصیت کا داضح یاغیر واضح احساس لے کر نہ گیا ہو۔ چناں چہ ہمارابدیہہ گو،کوی اوشھی بھی، چند کمحوں کی ملاقات میں اس کا قائل ہوئے بغیر نہ رہ سکااوراس کااس نے بےساختہ اظہارتھی کردیا۔لیکن اس سےا نکارنہیں کیا جاسکتا کہان کی منصی زندگی اورافسرانہ ذمہ داریوں نے ان کوایک طرح سے خسارہ میں رکھا ہے۔ شہر میں بہت کم لوگ ایسے ہیں جن کو یہ معلوم ہو کہ صد ثقی نے صرف رچی ہوئی صورت ہی نہیں پائی ہے بلکہ رچی ہوئی طبیعت بھی پائی ہے۔اس عام نا داقفیت کا سبب وہ خاص زاویدادر بُعد ہے جوان کے منصب و معاش کی دجہ سے قائم ہو گیا ہے اور ان کی ہستی کے اصلی اور اندرونی عناصر کو خاطر خواہ نظر کے سامنے آنے نہیں دیتا۔لیکن جولوگ ان سے اچھی طرح واقف ہیں وہ جانتے ہیں کہ وہ صاحب جوہر ہیںاور جوہر شناس بھی۔

صد تقی انگریز ی ادب کے فاضل (ایم، اے) ہیں اور اردوادب کے شائق۔ دونوں ا اد بیات میں ان کا مطالعہ کافی وسیع اور گہرا ہے۔ تخلیقی اور تنقیدی ادب کے اصول واسالیب سے اچھی طرح آگاہ ہیں۔ وہ شاعربھی ہیں اور شاعری کے متعلق ایک سوچا سمجھا اور جحیا تلا نظر بی بھی رکھتے ہیں۔ان کے کلام سے اس بات کا پیۃ چلتا ہے کہ شاعرغور دفکر کا خوگر ہے اور محض رسوم و روایات میں کھوجانے والانہیں ہے۔ان کے اشعار میں خیال کا ایک خاص مرکز اور ایک خاص میلان ہوتا ہے۔ان کے وہاں بہت کم اشعارا یسے ہوں گے جن میں خیالات کی ناداری کوالفاظ اور بندش کی دل فریبو ی میں چھیانے کی کوشش کی گئی ہو۔

یہ ہماری اورصد نقی دونوں کی بدھیبی ہے کہ جالات واسماب نے ان کوالیں زندگی میں ڈ ال دیا جو بھی بھی شعروادب کے لیے مبارک نہیں ثابت ہوئی ہے۔جس میں انسان عام طور سے صرف سرکھیا سکتا ہےادر'' کاروبارِشوق'' یا ذوق جمال کے لیےفرصت ادرفراغت کے لیحنہیں نکال سکتا۔صدیقی کے مزاج وطبیعت اور تعلیم وتربیت دونوں کا تقاضا پیتھا کہ وہ خاموشی اور سکون کے ساتھ شعر دخن اورعلم وادب کی معیت میں این زندگی کی زیادہ سے زیادہ ساعتیں گزارتے اور ان کوکر ناپڑر ہاہےاس کے بالکل برعکس نتیجہ پہ ہے کہ وہ کھل کراور فراغت کے ساتھوا پنے فطری جو ہرکوکا میں نہیں لا سکتے اوراپنے ذوق شعروشاعری کوخاطرخواہ یورانہیں کر سکتے ۔ پھر بھی تمام زحمتوں اور رکاوٹوں کے باوجود وہ جو کچھ بھی کرتے رہتے ہیں وہ غنیمت ہی نہیں قابل ستائش بھی ہے۔ صد تقی کےاشعار میں ایک بلند سنجیدگی ادرایک شدید سادگی ہوتی ہے جو ہم میں بعض یا ا کثر کے لیے ممکن ہے اس لیے غیر مانوس ہو کہ ہم کوالی بے تکلف اور بے ریا شاعری کی عادت نہیں رہی ہے لیکن جولوگ سمجھتے ہیں کہ شاعری محض الفاظ کی کشیدہ کاری کا نام نہیں ہے وہ تسلیم کریں گے کہ صدیقی کی شاعری ایک ایسا تجربہ ہے جو ہمارے لیے ایک نیا اشارہ لیے ہوئے ہے اور جس پرہم کوسو چنا چاہیے۔

صد لیقی کی اشعار خود صد تقی کی طرح خاموشیوں سے معمور ہوتے ہیں۔ یعنی ان کے صد لیقی کے اشعار خود صد تقی کی طرح خاموشیوں سے معمور ہوتے ہیں۔ یعنی ان کے بات کھل کر نہیں کہی گئی ہے بلکہ اس کی طرف نہا یت صحیح اور بلیغ اشارہ کر کے چھوڑ دیا گیا ہے، جس کو ذہین اور رمز شناس طبیعت سمجھ بغیر نہیں رہ سمتی۔ پھر جب ہم بیدد کیھتے ہیں کہ صد یقی کی شاعری اکثر و بیشتر مناظر قدرت اور واردات قلبیہ سے متعلق ہوتی ہے تو ان کی بیہ معنوی زنا کت اور بھی قابل قدر ہوجاتی ہے۔ اس لیے کہ رومانی شاعری میں اس کا خطرہ زیادہ ہوتا ہے کہ آ دمی رہمکنے کی حد تک کھل کر با تیں کرنے لگے۔

\*\*\*

عاصمه غلام رسول

ڈ اکٹر رابعہ سرفراز بہطورِمترجم

اكيسوي صدى ميں ترجيم كى ضرورت واہميت كسى سے د تصكى جيمي نہيں ۔ ويسے تو ہر دور ميں زندہ زبانوں ميں ادب كے تراجم كو خصوصى اہميت حاصل رہى ہے ليكن خصوصاً عصر حاضر ميں ترجيم كى اہميت ميں اضافہ ہوا ہے۔ اگر چہ آج بھى بہت سے نقاد اور محققين ترجيم كو ثانوى درجہ د يتے ہوئے درخو اعتنا نہيں سمجھتے ليكن اس كے باوجود پاكستانى زبانوں ميں عالمى ادب كے تراجم كے حوالے سے بہت سے نام الجر كے سامنے آئے ہيں۔ ايسا ہى ايك نام ڈاكٹر رابعہ سر فراز كا بھى ہے جھوں نے نہ صرف ہائرا يجو كيشن كميشن اسلام آباد كے تحت ترجم كے فن اورا ہميت كے حوالے سے جامعات كى سطح پرايك نہايت اہم كتاب كھى ہے بلكہ شاعرى اور ناول كے اردوتر اجم بھى كيم ہيں۔ ڈاكٹر رابعہ سر فراز كا شكار اير وادب كے ان ناموں ميں ہوتا ہے جو خود كو دوار ہے ايك خصوص دائر كا پرند كرنے كى بجاميت ہو جہات پر قلم الٹھاتے ہيں اور جن كى على داد بى كار شيں سخيدہ محنت كے رنگ سے جبر پور ہوتى ہيں ۔

ا پھی جس سے بچان ہوتی ہے کہ اسے پڑھنے سے خلیق کا گمان ہوتا ہے اور یہ بات رابعہ کے تراجم پہ پوری طرح صادق آتی ہے۔ زیرِ نظر موضوع کے حوالے سے انگریزی گیتوں کے اردو تراجم پر بنی ان کی کتاب' سدا وہ میرے ساتھ'' مشہور جرمن ادیب ہر من بیسے کے ناول The Journey to the East کا اُرد وتر جمہ' مشرق کی سمت ایک سف'' اور ہائر ایجو کیشن کمیشن اسلام آباد سے شائع ہونے والی کتاب' تر جمہ: فن اور اہمیت' بالخصوص اہمیت کی حامل ہیں۔ ''سدا وہ میرے ساتھ'' میں انگریزی گیتوں کے اردو تراجم کیے گئے ہیں۔ بیر اجم اچن

موضوع کی مناسبت سے سادگی اور بے ساختگی کی مثال ہیں۔ایسے برجستہ اور موزوں تر اجم کو پڑھتے ہوئے مگان ہوتا ہے کہ بیدابعہ کی نظمیں ہیں انگریز کی گیتوں کے تراجم نہیں۔اسے متر جمہ کی اد بی دیانت کہیے کہ انھوں نے کتاب کے دیباجے میں ان گیتوں کے ماخذ کی نشاند ہی اپنا فرض منصبی جانادر نہ گیتوں کے انگریز بی عنوانات اور ان کے مغربی شعرا کے نام ہٹا دینے سے یا یوں کہیے کہ چھیا دینے سے بیدگیت مترجمہ کی نظموں میں بآسانی شار ہو سکتے تھے۔ گیتوں کے ان تر اجم میں انسانی جذبات اور کیفیات کی ترجمانی کا پوراحق ادا کیا گیاہے۔ گیتوں کوچھوٹی چھوٹی لائنوں میں تقسیم کرتے ہوئے نہایت خوبی اور مہارت کے ساتھ اُردو میں منتقل کیا گیا ہے۔روز مرہ زندگی کے چھوٹے چھوٹے موضوعات پرمشتمل بدگیت اُردو قارئین کے لیے خاصے کی چیز ہیں۔ سازادرآ داز کی عدم موجود گی کے باوجود گیتوں کے بیتر اجم قارمی بیا پنی مضبوط گرفت قائم کرنے میں خاصی حد تک کا میاب ثابت ہوتے ہیں اور تنہائی میں ان کی سطریں قاری کواپنی ذات کی طرف سفر پرمجبور بھی کرتی ہیں۔رابعہ اس کتاب کے بارے میں خولکھتی ہیں: " میں به تو نہیں کہتی کہ بہ ترجمه مکمل طور برایک کامیاب ترجمه ہوگا، میں اپنے آپ کو شاید ترجی جیسے تھٹن کام کی اہل بھی نہیں ماتی تاہم میں نے ان گیتوں کے مفہوم کی ترجمانی کا کچھ حد تک فریضہ ضرورانجام دیاہے۔ترجمہ کے بارے میں ایک بات بار بار دہرائی جاتی ہے کہ ترجمہ خصوصاً شاعرى ميں لفظوں كا تو ہوسكتا ہے كیفیات كانہيں۔گیتوں میں توبیہ بات اور بھی تیچی ثابت ہوتی ہے کہ جس گیت کی پیشکش میں بہت سے لوگ کام کرتے ہیں خاص سیٹ لگائے جاتے ہیں مختلف آ دازیں ادر موسیقی کے آلات مل کرایک خاص فضا پیدا کرتے ہیں اورجس کے ساتھ مخصوص ملبوسات، حرکات وسکنات، رقص کے زاویے، فوٹو گرافی اورفلم بندی کی تکنیک، موسیقی کے زیرو بم اور پھراس کی ایڈیٹنگ؛ بیرسارے عناصر مل کر جوایک تاثر پیدا کرتے ہیں، وہ ایک صفح پر آبی نہیں سکتا۔ تاہم ان پُرہجوم مناظر ہے جولفظ کاغذ پرمنتقل ہوئے ہیں اُن کے اندر

ملائمت، سرشاری، انتظار، شکوے اور اس طرح کی دوسری کیفیات میں

دلچین کا پتا چلتا ہے۔اُردو کا قاری مید جاننے میں بھی کا میاب ہوتا ہے کہ اہلِ مغرب کی مشرق سے دلچین کی وجو ہات اور پسِ پردہ محرکات کیا ہیں۔ بہ حیثیت مجموعی اس ناول کا اندا زِتح ریا پنے اندر پُر اسراریت کا رنگ لیے ہوئے ہے اور یہی انداز اس کے ترجے میں بھی نظر آتا ہے جسے مذکورہ کتاب کے ترجے کی ایک بڑی کا میابی کہنا مبالغہ نہ ہوگا۔ میہ ترجمہ حال کے قاری کو بیک وقت ماضی اور ستقبل کا سفر کرا تا ہے۔اقتباس ملاحظہ یہے:

''مشرق کی سمت ایک سفر کی خصوصیات میں ایک بیتھی کہ اگر چہ اس سفر کے دوران میں لیگ نے اپنے سامنے بہت ہی قطعی اور نہایت بلند مقاصدر کھے تھے(ان مقاصد کا تعلق ایک خفیہ زمرے سے ہے اور اس لیے ہتائے نہیں جاسکتے ) تاہم ہر شریک ِ سفر کواجازت تھی کہ اپنے نجی مقاصد بھی رکھ سکتا ہے' ی

<sup>د</sup>مشرق کی سمت ایک سفر روش روحانی سفر اور باطنی حیرتوں کی کہانی ہے جوفر دے داخل کی فتح کی داستان سناتی ہے۔اصل متن کی طرح اس کا اُردوتر جمہ بھی حیرت اور اسرار کے عناصر سے ہمر پور ہے۔ترجے میں تشریح طلب مواد کو حواثی/فٹ نوٹ کی صورت میں صفح کے اختتام پر شامل کیا گیا ہے۔ڈاکٹر رابعہ سر فراز نے ترجے کو دو تہذ یہوں اور معاشروں میں ایک ایسے پُلی سے تشبید دی ہے جو قو موں اورا دب کے مابین فاصلوں کو دُور کرنے میں مدومعاون ثابت ہوتا ہے۔ بلا شبہ ڈاکٹر رابعہ کے بیتر اجم اُردو قاری کو شعر ونٹر کی ایک ایس د نیا میں لے جاتے ہیں جہاں فرسودہ مضامین اور انداز بیان سے ہٹ کر تازگی ، جدت اور شادان کی فضا نظر آتی ہے جو نہ صرف اُردو قاری کے ذخیر ہ الفاظ میں اضافے کا سب بنتی ہے بلکہ اُسے دیگر زبانوں کے ادب سے بھی متعارف کر اتی ہے۔ بہ حیثیت متر جم رابعہ سر فراز کا بیتر جمہ اُردوز بان وادب میں موضوع اور حکن کے ہر دو حوالوں سے وسعت کا باعث ثابت ہوگا۔

ترجی کے حوالے سے ڈاکٹر رابعہ سر فراز کا تیسر الیکن میری رائے میں اہم ترین کا م اُن کی وہ کتاب ہے جو'' ترجمہ فن اور اہمیت'' کے عنوان سے ہائر ایجو کیشن کمیشن نے شائع کی ہے۔ یہ کتاب جامعات کی سطح کے طالبِ علموں اور ترجمہ کا مضمون پڑھانے والے اساتذہ کے لیے خاصے کی چیز ہے۔ کتاب میں ترجم کے فن ،عصر حاضر میں اس کی ضرورت واہمیت ، شعری ونثری اوب کے مسائل ، مترجم کے اوصاف، اُردو کے نمایاں تراجم کے ساتھ ساتھ رابعہ نے مقدون یہ ک نظموں کے اُردو تراجم بھی بہ طور مثال شامل کیے ہیں۔ بیتر اجم طالبِ علموں کوتر جے کے اسرار و رموز سکھانے کے لیے اس کتاب میں شامل ہیں ورندا گر مصنفہ چاہتیں تو''سدا وہ میرے ساتھ' کی طرز پر اِن تراجم پر شتمل ایک الگ کتاب بھی شائع کر اسکتی تھیں ۔ مقدونیہ کی تظمیس بھی مختلف موضوعات پر شتمل ہیں جن کا تعارف مصنفہ/متر جمد نے باب کے آغاز میں دیا ہے۔ نرجمہ: فن اوراہ میت' میں تراکیب ، محاورات، ادبی اصطلاحات، سائنسی و تکنیکی اصطلاحات کے تراجم، شعری تراجم اور نثری تراجم کے حوالے سے ناول، ڈراموں، بچوں کے ادب اور تفقید کے تراجم، مترجم کے اوصاف اور ترجمہ در ترجمہ کے موضوعات پر تفضیلی انداز میں روشنی ڈالی گئی ہے۔ ڈاکٹر رابعہ سرفراز رقم طراز ہیں: ''شعری تراجم کی مختلف صور تیں ہیں یوض ناقدین کا خیال ہے کہ

شاعری کا ترجه ممکن نہیں جب کہ لفظ اور کیفیات تے ترجیح کے حوالے سے بھی مختلف آراملتی ہیں۔ پابند شاعری کے پابند تراجم میں قافیہ، ردیف، اوزان و بحور کے مسائل عموماً زیادہ ہوتے ہیں اسی لیے بیشتر ناقدین غزل اور پابندنظم کے آزاد تراجم کو زیادہ موزوں خیال کرتے ہیں لیکن بعض صورتوں میں مترجم کی عدم تو جہی کی بناپر بید طریقِ کاربھی کا میاب ثابت نہیں ہوتا'' بی

اس کتاب کی اہم خوبی تکراراور غیر ضروری مواد سے اجتناب ہے۔کتاب میں ننر کی اور شعری تراجم کے مسائل مثالوں کی مدد سے قارئین تک پہنچائے گئے ہیں جن سے ان کی تفہیم میں آسانی پیدا ہوگئی ہے۔ چھے ڈاکٹر رابعہ سر فراز کی تحریریں اس حوالے سے متاثر ٹن لگتی ہیں کہ دہ گھسے پٹے موضوعات پرقلم اُٹھانے کی بجاے ہمیشہ ایک تازہ اور دل چسپ موضوع کا انتخاب کرتی ہیں۔اُردو میں ترجمہ نگاری کے اصول وضوابط کے حوالے سے بیا یک شاندار کتاب ہے جو نہ صرف اُردو بلکہ دیگر پاکستانی زبانوں کے مترجمین کے لیے بھی نورونگر کے بنے در واکرتی ملاحظہ تیجی: ملاحظہ تیجی:

حوالهجات

\*\*\*

اے نصیب خاں

فیض کی نظم' تنہائی' کے انگریزی تراجم ایک تنقیدی جائزہ

فیض احمد فیض ہمار بے عہد کے اہم اور قد آ ور شاعر ہیں فیض (84-1911) کا شار بیسو یں صدی کے انتہائی بااثر ترقی پیند شعرا میں ہوتا ہے بلکہ یوں کہ میں تو زیادہ بہتر ہوگا کہ دور ترقی پیندوں کے میر کارواں کی حیثیت رکھتے ہیں۔ ' تنہائی' ان کی ایک مقبول ترین نظم ہے۔ اگر چہ یفظم طویل نہیں بلکہ خاصی مختصر ہے۔ اس کی اہمیت کا اندازہ اس امر سے لگایا جا سکتا ہے کہ مغربی و مشرقی ترجمہ نگاروں نے اس کے متعدد ترجمے کیے ہیں۔ میر ترجمے ہند ستانی و پاکستانی مترجمین کے علاوہ برطانوی و امریکی قلم کاروں نے بھی کیے ہیں۔ در اصل فیض کی مقبولیت و ہمہ گیریت کا سبب ہے ہے کہ ان کی شاعری قلم کاروں نے بھی کیے ہیں۔ در اصل فیض کی مقبولیت و ہمہ گیریت کا سبب ہے ہے کہ ان کی شاعری قلم کاروں نے بھی کیے ہیں۔ در اصل فیض کی مقبولیت و ہمہ گیریت کا سبب ہے ہے کہ ان کی شاعری قلم کاروں نے بھی کیے ہیں۔ در اصل فیض کی مقبولیت و ہمہ گیریت کا سبب ہے ہے کہ ان کی شاعری قلم کاروں نے بھی کیے ہیں۔ در اصل فیض کی مقبولیت و ہمہ گیریت کا سبب ہے ہے کہ ان کی شاعری قلم کاروں نے بھی کیے ہیں۔ در اصل فیض کی مقبولیت و ہمہ گیریت کا سبب ہے ہے کہ ان کی شاعری قلم کاروں نے بھی کے ہیں۔ در اصل فیض کی مقبولیت و ہم ایر ہیں کار ہیں کر کی دی کے علاوہ پر طانوی د شاعری قلم کی میں میں ہے ہیں۔ در اصل فیض کی مقبولیت و ہم گیر ہے کا سبب ہے ہے کہ ان کی سی میں میں ایت کے علاوہ عصری تواضوں کی آ سینیہ دار ہیں۔ معاشر ے کے تمام مسائل ، انسانی کرب اور تاریخی سے بیاہ ہے شائہ ہتیں ہوان کی آس سے مرکزی خیالات ، فلسفیا نہ قلم دور کارتی کی بلکر اور تاریخی بی چیام کے شائر ہیں ادر ان کی تمارات تی ہو ہیں کر تیں بلکہ ان کی تمام میں ایک ہو بیات کے شاعر ہیں۔ اور ان کا تخلیق بھی اور کلاسکی انداز کی متانت بھی، جس کا ان کے اکثر ترقی پیند معاصرین کے یہاں تقریباً فقد ان ہے۔ وہ نہ صرف ساج کے پیماندہ، راندہ درگاہ اور محروم طبقات کے مسائل سے کما حقنہ آگاہ ہیں بلکہ ان کے داخلی احساسات کے ادراک کے حامل بھی ہیں۔ جیسا کہ عرض کیا گیا، ان کے یہاں خطابت تو ہے مگر نعر بے بازی نہیں ہے اس کے باوجو دان کے یہاں فر داور جماعت دونوں کے لیے واضح اور موثر پیغام موجود ہے۔ بیدان کی شاعری کا ایک نمایاں وصف بھی ہے۔ اخیں و عصری معاشر بے کے تمام تر داخلی درد کا احساس بھی ہے، ادارک بھی۔ ان کے یہاں مایوی و شکست خورد گی نہیں، بلکہ عن موجود ہے۔

این متحکم ادبی اوصاف کی اساس پران کی نظم ' تنهائی'، تقریباً تمام تر شعری انتخابات و مجموعہ ہانے نظم میں جلوہ گرنظر آتی ہے۔انگریز ی میں منظرعام پر آنے والے تمام انتخابات و تالیفات میں بھی پیظم نمایاں طور پر شامل ہے۔فیض کی پیظم ایک انوکھی خود کار ع کا سی کے انداز میں شروع ہوتی ہے۔ایک ختم نہ ہونے والی' تنہائی'اس کا موضوع تخن ہے، جوآ ہستہ آ ہستہ خود کلامی کا اندازا ختیارکرلیتی ہے۔دراصل بیخصرنظم انسان کےاحساس تنہائی کو بڑے ہی موثر انداز میں بیان کرتی ہے۔اس کارادی بڑے کرب کے عالم میں، رونق د نبا ہے محروم، گوشئة تنہا کی میں قید ہے۔وہ ایک ایسے ذی روح کی ہم نوائی ودل نوازی کا آرز دمند ہے جو صریحاً غفلت شعار ہے اور غالبًا اس کے لیے ایک معاندانہ رویہ رکھتا ہے۔ بڑے موثر انداز میں نظم ایک اذیّت کوش اور بے مروّت ماحول میں شروع ہوتی ہےادراسی کے حصار میں رہ کرختم ہوجاتی ہے۔رادی کواین فریاد کا جواب اس مصر بح کے ذریعے ملتا ہے، 'نہیں کوئی نہیں، راہ روہ دوگا، کہیں اور چلا گیا ہوگا'، اس میں ایک قشم کی عزلت نشینی کے ساتھ خالی یُن کا احساس بھی داضح ہے۔اس طرح رادی کا احساس تنہا کی دو چند ہوجاتا ہےاورجس کا انتظار ہے،اس کی بےتوجہی وتغافل ہرلحہافز وں محسوں ہوتا ہے،جس سے تنہائی کے شکار فرد کا احساس محرومی اور بڑھ جاتا ہے۔نظم بڑے با کمال طور بر فردِ مذکور کی خوا ہشات، نیز ذہنی امنتثار کی عکاسی کرتی ہے۔اس نظمیہ اظہار میں فر دِمحر وم کا رنج ومحن بھی ینہاں جہان کا باسی ہے۔وہ جہاں ہےوہ مقام نہصرف ویران بلکہ زوال آمادہ اور شکست یذ پر بھی ہے۔ دراصل نظم میں ایک قشم کی بے دفعت بلکہ بے وجود فضا نظر آتی ہے، جوعملاً ذہنی دبا وًا ورشد ید برہمی کی بھی مظہر ہے نظم کے رادی کی زندگی ایک لامتنا ہی تنہائی سے عبارت ہے اور اسے انتظاران عناصر کا ہے جوبھی بے وجودیت کا شکار نہ ہوں ۔اس نظم کی ایک انفرادیت یہ بھی ہے کہ اس کے

پورے ماحول پراگر چہ بےامیدی طاری ہےاوراس کا اختتام بھی ایک نامراد گلتے پر ہوتا ہے۔اس کے باوجود اس میں ایک لطف ہے، ایک عجیب وغریب لڈت ڈپنی ہے، اوریہی اس کا امتیازی وصف ہے۔

نظم' تنہائی'ایک بڑاہی دل شکن منظر پیش کرتی ہے۔ رات، ڈھل رہی ہے، ستارے بھر رہے ہیں اور چراغ بے نور ہوتے جاتے ہیں۔نظم میں تاروں کا غبار اور اجنبی خاک جیسے اظہارات راوی کی قوت دید کے دھندلانے کی خبر دیتے ہیں اوراس امر کے مظہر ہیں کہ ہر شے بتدریج نا قابلِ شناخت ہوتی جارہی ہے۔اب یہ بھی طے ہے کہ کوئی اور آ شوب انگیز شے ہے جو تنہائی کی خوف ناک شبیہوں میں زیر نقاب شامل ہے۔

اگر چہ ظم جب شروع ہوتی ہے تو ایسے تو ی امکانات نظر آتے ہیں کہ بالا خرکوئی نہ کوئی آئے گااور اس بظاہر مشخکم نظر آنے والی بے ثباتی کو اس کے فرجام تک پہنچائے گا۔ مگر ہوتا اس کے برعکس ہے، نظم میں ایک منحوں قسم کا ما حول راوی کی بے قرار کی اور نا امید کی کو اور بڑھا دیتا ہے۔ نظم ابتد آئچ الحم میں ایک منحوں قسم کا ما حول راوی کی بے قرار کی اور نا امید کی کو اور بڑھا دیتا ہے۔ نظم ابتد آئچ میں ایک منحوں قسم کا ما حول راوی کی بے قرار کی اور نا امید کی کو اور بڑھا دیتا ہے۔ نظم ابتد آئچ میں ایک منحوں قسم کا ما حول راوی کی بے قرار کی اور نا امید کی کو اور بڑھا دیتا ہے۔ نظم ہوں دی پڑی پر مردی امکانات بھی خاہر کرتی ہے مگر بالاً خروہ منتی ہوتی ہے نا مید کی اور اس کا ہوں دی پڑی پار کی بی بات کیکن ہی ہے کہ اگر چہ نظم کا لہجہ بڑے پر موش طریقے سے رومانی ہے، اور اس کا اور کی ایک بے عایت رجائیت سے تمر بار نظر آتا ہے، تا نہم قابل غور ہے کہ راوی کی تنہائی منظر نا مے کو کسی جولانی سے مالا مال نہیں کرتی گونظم کے راوی کا دامن خوش امید کی سے لبریز ہے اور وہ بڑی پامر دی کے ساتھ تنہائی کا مقابلہ کرنے کے لیے آمادہ نظر آتا ہے۔ اس کی وجہ ہی ہے کہ دوہ تیں مزدی پڑی پامر دی کے ساتھ تنہائی کا مقابلہ کرنے کے لیے آمادہ نظر آتا ہے۔ اس کی وجہ ہی ہے کہ دوہ تی مزدی زما ہونے کو تیار ہے جواس کی بربادی کے درپ میں حالات سے بڑی شجاعت و ہمت کے ساتھ خیر مقد م کرتا ہے اور خلا کے حصار میں بدستور محصور رہنے کے لیے گر ان بار احساس کے ساتھ اس منہون ہے اور انسان کے لیے نا قابل علاج بار تنہائی کے ایک گر ان بار احساس کے ساتھ انتھا کو تی ہو ہو تی کر رتا ہے۔ نظم تکمیل

اس نظم میں شاعر نہ تو بے وفائی کی دہائی دیتا ہے، اور نہ ہی ظلم و جبر کے لیے سی کو مور دِالزام قرار دیتا ہے۔ وہ کوئی صفائی بھی پیش نہیں کر تا اور نہ ہی عشق کو ایک مثالی مر تبہ عطا کرتا ہے۔ البتہ رادی کوزندگی کے بد بخت حالات کے تئیں ایک گہری بصیرت حاصل ہوجاتی ہے۔ ایک نئے حوصلے اور عزم کے ساتھ وہ چراغ کو خاموش کرنے اور شراب کا پیا لہ چھیکنے پر آمادہ ہوجاتا ہے۔ دراصل یہاں سب پچھ علامتی اور اس امر کا غماّز ہے کہ رادی (یا مرکزی کر دار) تمام روایت بند شوں اور پابند یوں کو، نیز ، جذباتی قیود کوشم کردینا جا ہتا ہے۔ وہ دماغ اور جذبات پر مسلط تمام قد عنوں کو یکسر مٹا ڈالنا چا ہتا ہے۔ یہاں اس کی انتہائی مشحکم قوتِ ارادی بھی آ شکار ہوتی ہے اور وہ جذبات، احساسات اور آ زادی فکر پر عاید تمام پابند یوں کا خاتمہ فی الفور چا ہتا ہے اور جن تہذیبی و تمد نی غلافوں میں وہ مغلوف ہے انھیں چاک کرکے باہر آ نابی اس کا مقصد ہے۔وہ شروع میں تو نہا یت ، ی تا سف بھرے جذبوں کا شکار تھا مگر اب جھوٹی تسلّی پر یقین نہ کر کے اپنے آپ کو سنجالے رکھنا چا ہتا ہے۔اب وہ دنیا کو باور کرادینا چا ہتا ہے کہ وہ وقت کی بے رحی اور جروشتم کے آگے بھی ہتھا رئیں ڈالے گا۔اور کسی قتم کے استحصال کا شکار نہیں ہوگا۔ کی بات کرتے ہیں۔

(2)

ایک خاص قسم کے ثقافتی ما حول میں سانس لیتی اس نظم کا ترجمہ کی قسم کی مشکلات کا حال ہے۔ مثال کے طور پر تہذیبی اطلاعات ، ادبی روایات ، صنائع ، بدائع اور شبیبہات اور سب پر سوا اس کا غیر معمولی مواد۔ اس مختصر نظم کے مختلف النوع تراجم میں سے میں نے اس تقید کی جائزے کے لیے چھر تراجم کو منتخب کیا ہے۔ بیر تراجم وی ، جی کیرن ، محود جمال ، نا وَ می لزارڈ ، آ غاشا ہد علی ، انیں الرحن ، اور شیو، کے ، کمار کی کاوشوں کا تمریب اغالبا س صراحت کی چنداں ضرورت نہیں کہ ہر زبان کے اپنے محاور ہے ہوتن جی ، مار کی کاوشوں کا تمریب میں اس صراحت کی چنداں ضرورت نہیں کہ ہر زبان کے اپنے محاور ہے ہوتر جم کار کی کاوشوں کا تمریب میں این اور ہر لفظ کے لغوی معنی میں اس کی ہر زبان کے اپنے محاور ہے ہوتے ہیں ، اپنا روز مر ہوتا ہے اور ہر لفظ کے لغوی معنی میں اس کی ہوں ۔ اس لفظ کا ترجمہ بھی مترجمین نے ایک دوسر سے محقق کیا ہے ۔ کیرن ، ناؤ می اور شاہد نوں ۔ اس لفظ کا ترجمہ بھی مترجمین نے ایک دوسر سے محقلف کیا ہے ۔ کیرن ، ناؤ می اور شاہد لفظ الحاک ترجمہ بھی مترجمین نے ایک دوسر سے محقلف کیا ہے ۔ کیرن ، ناؤ می اور شاہد موں ۔ اس لفظ کا ترجمہ بھی مترجمین نے ایک دوسر سے محقلف کیا ہے ۔ کیرن ، ناؤ می اور شاہد موں ۔ اس لفظ کا ترجمہ بھی مترجمین نے ایک دوسر سے محقلف کیا ہے ۔ کیرن ، ناؤ می اور شاہد معرف کی نور میں میں پا تو وہ اپنی مرضی سے اکیلا ہو یا کسی مجبور کی کی نور کا ہوتی نہ ہوں کہ سلیلے میں ولیم ورڈز ورتھ (Solitude کی مرضی سے اکیلا ہو یا کسی مجبور کی کے تحت ۔ اس سلیلے میں ولیم ورڈز درتھ (Solitude کی مرضی یے اکیلا ہو یا کسی محمر کی کی نظموں ا For oft, when on my couch I lie In vacant or in pensive mood, They flash upon that inward eye Which is the bliss of solitude;

ا الا الا الا الا المحمد عمد المحمد عمد المحمد المحمد عمد المحمد المحمد عمد المحمد ا

Alone, alone, all, all alone, Alone on a wide wide sea! And never a saint took pity on My soul in agony. یبال مزیدتشریح کے لیےور جیناوولف(1941-1882) کےناول Night and Day کا حوالہ دیا جا سکتا ہے۔ان کی ایک سطر ملاحظہ ہو:

'The imagination of this loneliness frightened her'

در حقیقت ترجمہ کے مطالبات بڑے خلالم ہیں۔ ان کے لیے نہ صرف متعلقہ ثقافت کے شیک حساسیت درکار ہے بلکہ الفاظ کا صحیح ادارک بھی لازم ہے۔ یہی نہیں بلکہ اس کا الفاظ کی جہات، شائبات اور ان کے اپنے وجود کی قوت کی کمل واقفیت کے ہمر شتہ۔ زیر گفتگوظم کا مصرعۂ اوّل ہے:'' پھر کوئی آیا ہے دل زار! نہیں کوئی نہیں' ۔ یہاں فیض مطلوبہ تا ثیر پیدا کرنے کے لیے اپنے اظہار میں استجابیہ زشان کا استعال کرتے ہیں۔ یہ کھن قو کی احساسات، در داور کرب کا حامل ہے۔ اس زاوی کے کوصرف کیرن، ناؤمی، شاہد اور کمار نے برقر ارد کھا ہے، جب کہ جمال اور انیس نے اس حذف کردیا ہے کیکن بید نشان اپنی جگھ بہت اہم ہے۔ بیا کی خاص ادائی کی (بڑ بڑا ہٹ) کے

ترسیا مل کوایک مخصوص معنی سے ہمکنار کرتا ہے۔ دوسری جانب کماراور جمال نے اس مصر بحکو، جواین جگہاستعجابی ہے، میں سوالیہ نشان لگا کراسے امتیاز بخشے کی کوشش، شاید اس لیے کی ہے کہ نظم ایک مکالمے کے انداز میں شروع ہوتی ہے مگران حضرات کے ذریعے سوالیہ نشان لگا دینے سے، شاعر کا مقصد منفح ہو گیا۔ اس تا نژ کواور گہرا كرنے کے لیے کمارنے خطابی چرف اوْ('0) ، کااضافہ کیا ہے تا کہ مکالمے کاانداز پیدا ہو سکے۔ اس امر میں کلام نہیں ہوسکتا کہ ترجے کے لیے ہر دوز بانوں پر کمل گرفت لازم ہے۔اگر ایپانہ ہوتو مترجم قدم مرتھو کرکھا تاہے۔زیر بحث نظم میں دل زار کے ترجے میں یہی ہواہے۔ مختلف مترجمین نے اس لفظ کا ترجمہ ایک دوسرے سے مختلف کیا ہے۔ کیرنن ، ناؤمی اور جمال نے اس کا ترجمہ sad heart کیاہے، جوزار'، کے معنیٰ کی جہات کو ظاہر کرنے میں کامیان نہیں۔ دوسری جانب، شاہد نے اس کا ترجمہ unhappy heart کیاہے، جب کہانیس نے poor heart اور کمار نے aggrieved heart کہا ہے۔ میری نظر میں انگریزی الفاظ sad اور unhappy'زار کے ترجیح کاحق اس لیےادانہیں کرتے کہ وہ صرف شکست خوردہ جذبےاور انبساط کی ناموجودگی کی جانب اشارہ کرتے ہیں۔ یہ درداورکرب کے اس احساس کا احاط نہیں کرتے، جس کاراوی بری طرح شکار ہے۔لفظ aggrieved پھر بھی اس لیے بہتر ہے کیوں کہ یہ جبراورظلم کی جانب اشارہ کرتا ہے۔ تاہم میرے خیال میں poor کافی حد تک سیح ترجمہ ہے۔ یوں بھی کہ پیلفظ راوی کی ڈبنی وجسمانی دونوں قابل رحم کیفیات کی تر جمانی کرتا ہے، جن سے وہ دوچارہے۔ . اس ضمن ميں ہم وليم شيکسيپئر (1616-1564) ، جارلس ڈکنس (70-1812) اور ٹامس مارڈ ی(1928-1840) کی تخلیقات سےاستفادہ کر سکتے ہیں تا کہا**فتر اق** ثابت ہو سکے۔شیکسیئر Richard-II میں رقم طراز ہے:

'When my poor heart no measure keeps in grief"

دوسری طرف چارکس ڈکنس اپنی تصنیف A Tale of Two Cities میں یوں قلم آ راہے۔ "I bring back remembrance of a home long desolate, while you poor heart pined away---"

"Cried the agonised girl turning away passionately upon her parents as if her poor heart would break---"

نظم کے تراجم میں میں کوئی نہیں' کے الفاظ کونا مناسب طریقے سے کمار نے 'no' میں بدلا ہےاور یکسر غلط طور، یرناؤمی نے لکھا ہے 'No. I am wrong'اور جمال نے لکھا ہے۔ ،No' 'there is no one there بتراجم مالکل بےلطف ہیں۔ دوسری طرف کیرنن، شاہداورانیس نے کافی حدتک درست ترجمہ کیا ہے۔ انھوں نے بالتر تیب یوں بدلا ہے۔ No, no one/ no "no one اور No, nobody" - لیکن شاہداورانیس نے 'پھرکوئی آیا' کے بعد مصر عے کودونیم کردیاہے۔ انھوں نے بہتر جمہ کیا ہے۔ No, no unhappy heart, no no/no my "poor heart, no one اسی طرح ترکیب زاہ رؤ کا ترجمہ بھی باہم متفرق ہے۔اسے کیزن نے 'traveller' ، ناؤمی نے s tranger ، جمال نے wayfarer، شاہد، انیس اور کمار نے passer by ککھا ہے یہاں مسلہ یہ ہے کیہ traveller کسی طور پراصل لفظ کے معنی کونہیں پہنچتا۔ دوسری طرف ناؤمی نے 'راہ رؤ کا صرف ترجمہ ہی نہیں کیا ہے بلکہ انھوں نے نظم کے سیاق وساق میں اس کا مفہوم بیان کردینا بہتر خیال کیا ہے کیکن انھوں نے بھی'راہ رؤ کا ترجمہ stranger کیا ہے۔ جمال نے اس کے لیے جولفظ wayfarer استعال کیا ہے وہ بھی اس لیے درست نہیں کیوں کہ اس میں صرف پیدل چلنے کے معنی مضمر ہیں۔میری نظر میں بہترین متبادل passer by ہی ہے کیوں کہاس سے بہ مترشح ہوتا ہے، کہ کوئی شخص کسی خاص مقام سے گزرتا ہے اور بہ<sup>ح</sup>ت اتفاق نظم گوکا مقصد بھی یہی ظاہر کرتا ہے یہاں اپنی بات کو داضح کرنے کے لیے میں ایک مرتبہ پھر جارلس ڈکنس کے ناول 'A Tale of Two Cities' کا حوالہ دینا جا ہتا ہول، وہ لكقتاب

'No crowd was out of the door, no people were discernible, at any of the many windows, not even a chance passer by was in the street---'

کسی بھی اعلی ادبی نمونے کی مانندنظم تنہائی' بھی تشکیل، خاکمہ، تانابانا وغیرہ تمام ضروری عناصر کے ہم رشتہ پیچیدہ بھی ہےاور اس میں گہرائی و گیرائی کے ساتھ تمام لسانی لواز مات بھی موجود ہیں ۔ عمومی نظموں میں بے جان اور معمولی در جے کی تشبیہات واستعارات استعال کیے جاتے ہیں۔ اس کے برعکس اس شاہ کارنظم میں تازہ کارتشبیہات واستعارات ہیں۔ یہ نئے تخیلات وتصوّرات ترجیحا تقاضایہ ہے کہ شاعر اور اس کے موضوع کا باہمی رشتہ بہ خوبی اجا گر ہو، اور جس ماحول کو شاعر نے تخلیق کیا ہے وہ اپنی اصل نوع میں برقر ارر ہے۔ اسی تعریف کی روشنی میں اب ہم اس نظم کے بعض اظہارات کے متفرق تراجم کا جائزہ لیس گے ۔ مثلاً شاعر نے ' ڈھل چکی رات'، ' تاروں کا غبار'، 'خوابیدہ چراغ' اور قد موں کے سراغ' ، جیسی خوب صورت تراکیب اور فقرے استعال کیے ہیں۔ مترجمین نے ان اظہارات کا ترجمہ اپنے اپنے انداز میں کیا ہے۔ مثال کے طور پرُ ڈھل چکی رات' کا ترجمہ یوں کیا گیا ہے:

(کیرن) 'The night falters' (کیرن) 'Night has declined' Night has melted into nothingness' (جال)، 'The night has surrendered (شاہر)

The night has melted( $(i_{*}, j_{*})$ )'The night is snapping at the seams'  $(\lambda_{l}, j_{*})$ 

یہاں ناؤمی، جمال، شاہد، انیس اور کمار کے تراجم شاعر کے مفہوم کو ظاہر کرنے میں ناکام ہیں۔

کیزن کاتر جمداصل سے کافی حد تک اس لیے قریب ہے کیوں کہ بیدات کے بندر یخ زوال کوظاہر کرتا ہے۔زوال تب ہوا جب شب اپنے عروج کو پنچ چکی تھی مگر یہاں ایک سقم ہے۔ راقم کی نظر میں انگریز کی لفظ decline کا استعال اس لیے درست نہیں ہے کیوں کہ رات کا انجام بالآخر دن کے ساتھ اتصال ہے تو زوال کہاں ہوا، بیتو تبدیلی حالت ہے۔ شب وروز تو ایک گردش کا نام ہے۔ دیگر حضرات نے رات کے ڈھلنے کے لیے انگریز کی لفظ wane کا استعال کیا ہے، بیز یادہ موز وں ہے، کیوں کہ waning کن ورک کی علامت ہے اور ایک اختیام بندر بنج کا اشارہ بھی۔ کا حوالہ دیا جاسکت کی اسٹون (1811-96) کے ناول 'Uncle Tom's Cabin'

"The poor frightened old woman at least orgot her fears---as the night waned"

اسی طرح شاعر کا ایک خوبصورت اظہار ہے ہے۔'' بکھر نے لگا تاروں کا غبار''۔ اس کومتر جمین نے یوں تر جمہ کیا ہے:

Stars '(کیرنی)'Clouds of stars have begun to scatter' The dim twinkling (خاری) are scattered like clouds' 'Clouds of —(حال) of stars have disappeared The haze of stars is —(شابد)—scattered stars' Scattered is the cluster of stars. (خابد) (کمای)

یہاں کمار کے علاوہ ہاقی تر جے معنی کی ترسیل اس لیے بھی نہیں کر پار ہے ہیں، کیوں کہ ہاقی سب تراجم یا تو 'آزاد میں یا <sup>د</sup> لفظیٰ ۔ جود دونوں ہی تر جے کے معیارات کے تحت قابل قبول نہیں اور وہ معنی کی صحیح ترسیل میں ناکام بھی ہیں ۔ دوسری طرف نا ؤمی نے metaphor کو — simile میں بدل دیا ہے جو صحت ترجمہ کے اصول اور اصل متن کے تیک وفا داری کے برخلاف ہے۔ بہر کیف کمار کا ترجمہ اصل کے کافی قریب اس لیے بھی ہے کیوں کہ وہ شاعر کے مفہوم کو بڑی حد تک برقر اررکھتے ہیں۔ تاروں کا جھر مث ایک نشانِ امیدا ور روشنی کے نقیب کی حیثیت رکھتا ہے، اور راہ روڈ اور تنہا افراد کی راہ نمائی کرتا ہے۔

اسی طرح لفظ خوابیدہ کا ترجمہ بھی مختلف انداز سے کیا گیا ہے۔ جیسے sleepy ( کیرنن، جمال، انیس)اور drowsy ( کمار)۔ یہاں کمارنے دھو کہ کھایا ہے، کیوں کہ drowsy خوابیدہ کادرست متبادل نہیں ہے۔دراصل اس میں ایک قشم کے بھاری بن کی حالت چیچی ہوئی ہے جس کا سبب کوئی بھاری کھانا یا دوا ہو سکتی ہے۔ اس باب میں ہم جون کیٹس کی تخلیق Ode to the' Nightingale' سے مدد لے سکتے ہیں وہ کہتا ہے کہ: 'My heart ached , and a drowsy numbness ains/My seuse as though of Hemlock. I had drunk.

دراصل یہاں sleepy ، سب سے زیادہ موزوں مترادف ہے۔ کیوں کہ اس میں خواہش ، ارادہ اور سونے کے لیے آمادگی سب مضم ہیں۔ فیض کے الفاظ گل کرو' کو گئ طرح سے ترجمہ کیا گیا ہے مثلاً nut out ( کیرن اور کمار ) snuff out ( ناؤ می ) blow out ( جمال ، شاہد ، انیس ) ۔ یہاں snuff out شاعر کے نفس مضمون کو اس لیے تکمیلاً ظاہر نہیں کرتا کیوں کہ گل کرو' سے مراد سے ہے کہ چراغ کی لوکو کسی چیز سے دبا کر چراغ کو بچھا دیا جائے۔ البتہ put out میں معنوی ہمہ گیریت ہے مگر اس کے نغوی معنی لیے جائیں تو put ing out light میں معنوی ہمہ گیریت ہے مگر اس کے نغوی معنی لیے جائیں تو putting out light ہے اس کی مثال یوں دے سکتے ہیں کہ جب آگ بچھانے والاعملہ آتا ہے تو اس طرح کہتے ہیں: The fire fighters -

یہاں blow out ایک موزوں لفظ لگتا ہے، کیوں کہ بیشاعر کے فطری خیال کو بڑی حد تک خاہر کرتا ہے اور اس میں بیہ مفہوم پوشیدہ ہے کہ بیہ چراغ کو بچھانے کاعمل ہے، مزید برآں، یہاں ایسا معلوم ہوتا ہے کہ شاعرنے بیالفاظ چباچبا کرادا کیے ہیں۔

چراغ، تمع، مینا اور ایاغ، جیسے الفاظ میں بڑے پیچیدہ نقافتی سیاق وسباق پوشیدہ ہیں۔ چوں کہ ان تمام الفاظ کے ساتھ ان اشیا کے تہذیبی، نقافتی اور روایتی اوصاف وابسة ہیں، اس لیے ان کے ترجم میں خاصی دفت پیش آتی ہے۔ مترجم سے توقع کی جاتی ہے کہ وہ ان الفاظ کو اس مہارت کے ساتھ دوسری زبان میں منتقل کرے گا جس سے کم از کم ملتے جلتے تصورات وابستہ رہیں۔ ہمارے تین مترجمین نے 'چراغ' کا ترجمہ مصاد کیا ہے، جب کہ کمار نے اس کا ترجمہ انھوں نے شع، کا ترجمہ ای کیا ہے جو ناموز وں ہے۔ دوسرے مترجمین میں جمال، شاہداور انھوں نے شع، کا ترجمہ ای کیا ہے جو ناموز وں ہے۔ دوسرے مترجمین میں جمال، شاہداور انھوں نے شع، کا ترجمہ ای کیا ہے ہو ناموز وں ہے۔ دوسرے مترجمین میں جال، شاہداور انھوں نے شع، کا ترجمہ ای کیا ہے ہو ناموز وں ہے۔ دوسرے متر جمین میں جال، شاہداور کی زن اور ناؤمی نے البتہ کا فی حد تک درست ترجمہ کیا ہے۔ انھوں نے candle کا لفظ استعال اسی طرح مینااورایاغ کاتر جمد بھی خاصا متفرق ہے۔ اس کاتر جمداس طرح کیا گیا ہے۔ glass and the (ناؤمی) flask and goblet(کیزن) flagon and cups(ناؤمی) the cup and the cask(انیس) اور bottle کار جہ یہ تمام ترجے ترسیل مفہوم کا بنیادی فرض تو انجام دیتے ہیں مگر اس کے باوجود ثقافتی معنی کی ادائیکی نہیں ہوتی اوران اشیاء کی انفرادیت بھی کم ہوکررہ جاتی ہے۔ (3)

شاعری ادبی اصاف میں سب سے زیادہ مرتکز، منسوج و جامع صنف ہے۔ اس کے ترجم کی شرطِ اوّل ہی ہے کہ مترجم لغوی سطح پر غیر ضروری تشریحات سے دامن بچائے۔ اس کے علادہ نہ تو وہ ضرورت سے متحاوز ترجمہ کرےاور نہ ہی ضرورت سے کم ۔اکثر مترجمین ترجے کے مل میں باتو کسی لفظ کا اضافہ کردیتے ہیں، یا پھر وہ کسی لفظ کوحذف کردیتے ہیں۔اس بدیر ہیزی سے محفوظ رہنا کا فی مشکل ہے ۔اس کے بنتیج میں صحیح اور درست تر جمہ نہیں ہوتا۔ یا تو کوئی لفظ منہا ہوجاتا ہے، یا پھرکسی نے گفظ کا اضافہ ہوجاتا ہے۔اس کی مثالیں زیر بحث مترجمین میں، ناؤمی، جمال، شاہد،اورکسی حد تک کمار کے یہاں ملتی ہیں۔ ناؤمی اور شاہد نے ترجے میں خاصی آزادی کا رویہاختیار کیا ہے اور ترجمے کے طےشدہ معیارات کی یا بندی نہیں کی ہے۔مثال کے طور پر نہیں کوئی نہیں' کا ترجمہ ناؤمی نے اس طرح کیا ہے۔'No, I am wrong' دراصل یہاں lam' wrong کے مترادف اردوالفاظ تو اصل متن میں ہیں ہی نہیں۔اس طرح ناؤمی نے 'راستہ تک تک کے جیسے فقر بے کے ترجم میں بھی غلطی کی ہے اور اس کا کیسر غلط ترجم long work of' 'listening کیا ہے، جو سراسر غلط ہے۔اصل متن میں بیہ فہوم ہے ہی نہیں۔اس طرح انھوں نے چھٹے مصرعے میں ایک لفظ 'everywhere' ین طرف سے شامل کردیا ہے۔انھوں نے اپنے ترجی میں مخفی الفاظ پر بے دجہ زور دیا ہے یوں ان کا ترجمہ حد سے متجاوز ہو گیا ہے۔ مجموعی اعتبار ے ان کا تر جمہ اد بی تر جمہ نہیں ، بلکہ معاشرتی تقاضوں کے تحت ہر دواد**ے میں ایک د**وسر پے کانغم البدل فراہم کردینے کی کوشش محض ہے۔ اسی طرح شاہد کے یہاں بیرخامی ہے کہ وہ بعض الفاظ سرے سے حذف کردیتے ہیں جس سے ترجمہ نامکمل رہتا ہے اور مافی الضمیر ادانہیں ہوتا۔ مثال کے طور پرانھوں نے نظم کے اہم الفاظ ،خوابیدہ اور مینا کوسرے سے غائب کردیا ہے۔ ناؤمی نے بھی'خوابید ہ' کوحذف کر دیا ہے'۔ شاہدنےاینے ترجے میں ایک یوری (پیچیدہ)سطر کا اضافہ کر دیا ہے۔

ان کی زائرسطر یوں ہےTell every dream that knocks to go away۔ یدالفاظ اردومتن میں ہیں بی نہیں۔ بیرُتر جماتی تجاوز' کی واضح مثال ہے۔انھوں نے اپنے ترجے میں 'heart'اور 'forever' جیسےالفاظ کا اپنی طرف سے اضافہ کردیا ہے۔ یہ زوائد، نظم کے آخری سے ہیلے والے مصرعے میں ہیں۔اس طرح انھوں نے 'بڑھا دو مئے، مینا وایاغ' کا ترجمہ اس طرح کیا ہے'break the glasses and erase all memory of wine' ۔ بیترجمہ کسی طور نہ درست ہے نہ اصل نظم کے ساتھ اس کا کوئی ربط ہے۔ یہاں مترجم نے اس میں حشو کی شمولیت کر کے ترجمہ کو خط کردیا ہے جوعین نا انصافی ہے۔ دراصل وہ بھی بین الثقافتی ترسیل کا فریضہانجام دےرہے ہیں۔ اس طرح شاہد کے یہاں بھی ترجے میں اصل سے تجاوز اور الفاظ کا اضافہ نظر آتا ہے۔ مثال کے طور پرانھوں نے' ڈھل چکی رات' کے تین الفاظ کا ترجمہ چھلفظوں میں کیا ہے۔ پیچمی ' ترجماتی' تحاوز کی مثال ہے۔ اسی طرح انھوں نے ' راستہ تک تک کے' کا ناکام ترجمہ یوں کیا ہے۔ 'giving up on the traveller'۔ انھوں نے بے خواب کواڑوں کا غلط ترجمہ 'dream doors' کیا ہےجس سے مطلب ہی الٹ گیا۔ ہم جال مجموعی طور پر وہ ایک موزوں ترجمہ پیش کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔اسی طرح کمارے پہاں بھی' ترجماتی' تحاوز کی کم از کم دو مثالیں موجود ہیں۔انھوں نے 'ڈھل چکی رات'اور'بےخواب کواڑوں' کی حکیہ مالتر تیب سات اور آٹھ لفظ لکھے ہیں۔ یوں ان کے ترجے میں اصل کی جامعیت تقریباً معدوم ہی ہوگئی۔ البتہ کیزن اورانیس صاحبان کے پہاں نہُ تر جماتی' تخفیف ہے نہُ تر جماتی' تجاوز ۔ بیہ دونوں حضرات متن کے تیئی وفا داری کے ہم رشتہ، یوری ایمان داری کے ساتھ صحیح تر جمہ کرنے کی حتی الوسع کوشش کرتے ہیں۔ وہ بعینہ وہی لکھنے کی کوشش کرتے ہیں جو شاعر نے کہا ہےاور بڑی حد تک اصل متن کامفہوم اداکرنے میں کامیاب رہتے ہیں۔ چندمستنشیات کے باوصف کمار کے یہاں بھی بہی خوبیاں موجود ہیں۔ مذکورہ پالامتر جم حضرات نہ تو شاعر کے بیانیہ کوشنج کرتے ہیں اور نداضافہ پانخفیف کر کے شاعر کے زورِ کلام کومجروح کرتے ہیں مختصراً بیر کیا جا سکتا ہے کہ ان کے ابداف ليعنى قارئين زيرتر جمنظم سےمنسلك شعرى روايت اور ثفافت ميں زيادہ سے زيادہ شركت کے تحمّل ہو سکتے ہیں۔اور یہان کی کا میابی کی دلیل ہے۔

\*\*\*

مظفر سين سيّد

خوشونت سنگه کا ناول ٹرین ٹویا کستان

خوشونت سنگھ ہندستانی انگریزی ادب کے اہم ادیب ہیں، وہ عظیم ادیب نہ سہی مگر نہایت مقبول ومعروف ضرور تھے اور ہیں ۔'ٹرین ٹو پا کتان' (Train to Pakistan) ان کا انتہائی شہرت یافتہ ناول ہے، جو 1956 میں، یعنی سانحہ تفسیم وطن کے محض نو برس بعد شائع ہوا، اس وقت جب زخم تازہ تھے، جذبات حاوی تھے اورتقسیم کی پیدا کردہ منافرت وتعصّبات سرحد کے دونوں جوانب فضا کو مموم کررہے تھے۔ اس دورِ پُر آ شوب میں کسی معروضی نگارش کا وجود میں آنا بڑی بات تھی۔

بعد از تقسیم وطن تخلیق کرده ادب میں اردو، ہندی ہر دو زبانوں کے ادبا، شعرا و دیگر قلم کاروں کی نگار شات اس امر کی مظہر ہیں کہ کم از کم دانشور طبقہ اس دور میں سکہ رائج الوقت بن نفرت سے پُر سیاست اور تعصب وعناد پر بنی اس کی تشہیری مہم سے قطعاً مغلوب نہیں تھا۔ اردو، ہندی افسانہ نگاروں اور ناول نو بسوں نے ہر تعصب سے بلند بیانهٔ ارفع پر کھری اترتی، بڑی موثر تخلیقات پیش کر کے ادبی دیانت کا پر چم بلند کیا۔ تاہم اس عہد کے تمام تر ادب کا جائزہ، اس مقاله ک قصیر کے دائرے سے خارج ہے، لہذا صرف چند حوالوں پر اکتفا کیا جاتا ہے۔ تقسیم ہند کے زیر اثر اور عصری ما حول کے سیاق وسباق میں بعض اعلیٰ پالے کی اردو تخلیقات منظر عام پر آئرں۔ ناولوں میں کر ثن چندر کا نہم وحش میں، قر ۃ العین حیدر کا آگ کا دریا، عبد اللہ حسین کا 'اداس نسلیں' اور اون عرفی عبد الستار کا 'غرار شب ' اہم مثالیں ہیں۔ افسانوں کا ذکر کریں تو سعادت حسن منٹو کے افسانے نہ کھول دؤاور 'ٹو بہ طیک سنگھ، راجندر سنگھ ہیدی کا 'لا جونتی ، عصمت چنتا کی کا 'دو ہوں منٹو کے اور اشفاق احمدکا 'گر ریا' اور خواجہ احمد عباس کا 'سردار جن کا 'لا جونتی 'عصمت چنتا کی کا 'خلی کا ہور 'انہ سین فہرست خاصی طویل ہوسکتی ہے۔اس قبیل کی تخلیقات سانحہ تقسیم کے بعد عشرے دوعشرے تک منصدًا دب پرجلوہ نما ہوتی رہیں۔ برسوں بعد سید محد اشرف کا افسانہ ڈار سے بچھڑ ۓ سامنے آیا جو تقسیم کے مابعد اثرات پر مینی ایک عمدہ تخلیق ہے۔

اول تا اول راقم بيرض كرنى جسارت كرتا ہے كه ال مقالى كا موضوع خوشونت سنگھكا ناول نرين لو پا كستان ادب عاليه كا كوئى شاہ كارنہيں ۔ اس ميں كوئى اليى سحر نگارى وجادو بيانى نہيں ہے اور نه بى كوئى اليى نادر تحليقيت ہے جس كى مثال نەل سمق ہو بلكه ۔ نرين لو پا كستان ميں مصنف كى تخليق كردہ دنيا ايك جہان محدود ہے كيكن اس كے باوجود بيرا يك اہم ناول ہے، جس كى انفراديت سے انكار ممكن نہيں ۔ بيد حقيقت بھى اپنى جگہ ہے كہ بيناول به زبان فرنگ ہوارال كا اردور جمہ بھى محض ايك ماريك بير حقيقت بھى اپنى جگہ ہے كہ بيناول به زبان فرنگ ہوارال كا كى دسترس سے باہر رہا ہے ۔ اس وجہ كے پيش نظر ، اس ناچيز کے خيال ميں يہاں ناول كى كہانى كو براختصار پيش كرنا بركل ہوگا، جن حضرات نے خوش قسمتى سے اس كا مطالعہ كيا ہے بيگی ان ك

کو محفقراً نثر ین تو پاکستان کی کہانی ہے ہے کہ تقسیم زدہ ہندستان اور نوز ائیدہ پاکستان کی سرحد پر مانو ماجرا نام کا ایک چھوٹا سا گاؤں واقع ہے جس میں مسلمانوں اور سکھوں کی آبادی کا تناسب تقریباً مساوی ہے اور ہندو گھرانہ صرف ایک ہے ۔ کہانی کے آغاز میں ہی اس ہندو خاندان کے سر براہ کاقل ہوجاتا ہے اور اب اس گاؤں میں صرف مسلمان اور سکھرہ جاتے ہیں۔ سکھ نسبتا خوشحال اور زمینوں کے مالک ہیں جب کہ مسلمان ان کے کا شتکار اور مقابلتا غریب ۔ تاہم اس عدم مساوات کے باوصف، ہر دو فرقوں میں مکمل بلکہ مثالی اتحاد ہے۔ جتنی عزت سکھ نم برادار اور گاؤں مساوات کے باوصف، ہر دو فرقوں میں مکمل بلکہ مثالی اتحاد ہے۔ جتنی عزت سکھ نم ماں عدم کے واحد گرودوارے کے پچاری کی ہوا تنا ہی وقار چھوٹی سی مسجد کے امام صاحب کو بھی حاصل ہو گاؤں افتر ان اور نہ کی قتم کے تعصب کا گزر ۔ گاؤں کا چوتھا اہم باشندہ ایک نامی برمعاش ہو کہ گاؤں افتر ان اور نہ کی قدم کے تعصب کا گزر ۔ گاؤں کا دید بہ ہے اور اس کے بائی برمعاش خوف کے طفیل گاؤں کا محافظ بھی ہے۔ پورے علاقے میں اس کا دید بہ ہے اور اس کے نافذ کردہ خوف کے طفیل گاؤں کے لوگ کا سب سے قومی ، قدان اور دینگ شخص ہے۔ وہ آل یا فہ در تان کی برونا سکی ہو ہوں کی مردان کی ہو ہوں کے میں میں کا میں ہوں ہوں کے ماس خوف کے طفیل گاؤں کے لوگ کا سب سے قومی ، قدانا اور دینگ شخص ہے۔ وہ اگر چہ پیشے سے رہزان خوف کے طفیل گاؤں کے لوگ چین کی نیز سوتے ہیں گی کرتے ہیں اور ار بوجاتے ہیں۔ اس خود کے معد کہانی ایک موڑ لیتی ہے۔ گاؤں سے دورواقع تھانے سے پولس آتی ہے ، مگر حسپ روایت خانہ پُر ی کر کے واپس چلی جاتی ہے۔ پولس کی جمعیت کے قدم بہ قدم ایک اجنبی شہری گاؤں میں دارد ہوتا ہے۔ وہ بزعم خودایک مصلح قوم اور ساجی خدمت گار ہے۔ اس کی غیر متوقع آمد گاؤں کے باسیوں کو چونکاتی تو ہے مگر وہ اپنی روایتی مہمان نوازی اور وضع داری کے تحت اس کی خاطر تواضع میں کوئی کوتاہی نہیں کرتے۔ اخبنبی گرود وارے میں قیام کرتا ہے اور گرود دارے کا پجاری یعنی بھائی اس کی خدمت کرتا ہے۔ پھر بڑے ڈ رامائی انداز میں پولس گاؤں میں آکر اس اجنبی شہری اور گاؤں کے دس نمبری بدمعاش کو گرفتار کر یا بجولاں تھانے لے جاتی ہے اور داخل حوالات کردیتی ہے۔اس کے بعد بدمعاش کی نشاندہی پرڈا کہ زنی اور آل کے ذمہ دارڈا کوؤں کو گر فَنَار کرلیتی ہے،اور پھر پہلے سے بھی زیادہ ڈرامائی انداز میں پولس ان گر فنار شدگان کور ہا کردیتی ہے۔اس دوران گاؤں میں پاکستان سے خانماں برباد ،افیاں وخیزاں پناہ گزینوں کا ایک قافلہ آجاتا ہے جسے گرود دارے میں پناہ ملتی ہے۔بس نہیں سے گاؤں کا پرامن ماحول درہم برہم ہونا شروع ہوجاتا ہے۔اس سے قبل پاکستان سے دور مل گاڑیاں آ چکی ہوتی ہیں، جولاشوں سے ا معمورہوتی ہیں۔ان میں ایک بھی زندہ انسان نہیں تھا۔اس کے باوجودا بھی تک سب خیریت رہتی ہے مگر گاؤں میں چند سلح شریسندوں کی آمدادریولس کی سازش کے شاخسانے کےطور پر پہلی بار سکھوں کے اس گاؤں میں مسلم دشمنی کا ماحول نمودیا تا ہے اور گاؤں کے مسلمانوں کوان کی منشا کے خلاف، پاکستان جانے کے کیے مہم جرین کے متعقر میں بھیج دیا جاتا ہے۔ ضلع کا افسر اعلیٰ گاؤں نے نواح میں ہی ایک سرکاری مہمان خانے میں مقیم ہےاورو ہیں بیٹھ کر مقامی پولس کوآلہ کار بنا کراس امن پسندگاؤں میں فساد کا بیچ ہونے کی سازش کر تار ہتا ہے۔ اب کہانی ایے نقطۂ عروج کی جانب گامزن ہوتی ہے۔ بیرونی شریسند پناہ گزینوں اور چند مقامی نوجوانوں کواکسا کراس بات پرآمادہ کر لیتے ہیں کہ مہاجر خیمہ ستی کے مسلمان ،جس ریل گاڑی سے یا کستان جائیں گے، اس میں قتل وغارت کا بازارگرم کیا جائے گا تا کہ کوئی مسلمان یا کستان تک زندہ نہ پہنچنے یائے۔اتفا قاً اسی رمل گاڑی میں اس گاؤں سے دربدر کیے ہوئے مسلمان خاندان بھی سوار ہونے والے ہیں اور ان میں اس دس نمبری بد معاش کی محبوبہ بھی شامل ہے۔ اس باعث اس دس نمبری بد معاش کی فرض شناسی بیدار ہوجاتی ہےاور وہ کسی بھی قیمت پر شریسندوں کی سازش کو ناکام ہنادینے کا فیصلہ کرتا ہے۔ بالآخر، وہ پہلےا بنی جان برکھیل کر سازش کونا کام بنا تا ہےاور پھراس منصوبہ بند حادثے کو ہریا نہ ہونے دینے کے لیے سازشیوں کی گولیوں کا شکار ہوکراورانجن سے کچل کر،اپنی جان قرمان کردیتا ہے۔سازش ناکام ہوجاتی ہے۔حاد نہ دقوع یذیز ہیں ہونے یا تااورریل گاڑی تما مسلم مہاجرین

کولا دے بخیریت تمام پاکستان کی جانب رواں رہتی ہے۔ یوں ایک امن پسنداور مذہبی اتحاد کے علم بردار،اس گاؤں کی نیک نامی بٹہ لگنے سے محفوظ رہتی ہے۔ یہی ناول کا انجام ہے۔ خوشونت سنگھ کے ناول کا گاؤں ایک خیالی، تصوراتی گاؤں ہے۔ وہ ایک مثالی گاؤں ہے۔ ہندستان جنت نشان کا ایک جھوٹا سانمونہ جہاں مذہبی منافرت اور ذات بات کے تعصب ے لیے کوئی جگہ نہیں ہے۔ جہاں سب گاؤں والے بھائی بھائی ہیں، کوئی کسی کو نقصان پہنچانے کا تصور بھی نہیں کر سکتا۔اس گاؤں میں نمبر دارینیا سکھ، گرودوارے کے بھائی مت سکھ اور مسجد کے امام مولوی امام بخش کی ہم سرانہ عزت ہے۔سب ان کا احتر ام کرتے ہیں اور پورا گاؤں ان کی بات ہمہ تن گوش ہوکر سنتااوران کی ہدایت برعمل کرتا ہے۔جگت سنگھ عرف جگّا، دس نمبر ی بدمعاش ے۔اس کا پیشہ ڈا کہ ڈالنااور شغل جھگڑا فساد کرنا ہے۔ مگر گا ؤں میں وہ کسی سے چوں نہیں کرتا بلکہ عملاً وہ گاؤں کا نگہبان ہے۔گاؤں کے باشندے اسے پیند تونہیں کرتے مگراس کی اس اصول ییندی کے قائل ہیں کہ وہ گاؤں میں کسی کو ہریثیان نہیں کرتا اوراس کارعب داب اورخوف اتناہے۔ کہ کوئی ماہر والا اس گاؤں کی جانب نگاہ اٹھا کرنہیں دیکھ سکتا۔ حطّ گاؤں کے مولوی کی بیٹی نورن ے شق کرتا ہے۔ ان کی اس محبت کا انسانہ یورے گاؤں پرافشا ہے ماسواجگا کی ماں اورنورن کے والد کے۔ بقول مصنف ، افوا ہیں جب کہانی بن جاتی ہیں تب جا کران کے متاثرین کوسب سے آ خرمیں ان کاعلم ہوتا ہے'۔ اس گاؤں میں غریب اور امیر کی بھی تخصیص نہیں ۔ سب کومساویا نہ حقوق حاصل ہیں کسی عام دورا فتادہ گاؤں کی طرح مانوما جرابھی ایک خوابیدہ بستی ہے۔ وہاں ریل گاڑیوں کا آناجانااور تاخیر سے آنابھی ایک خبر ہے۔ ریلوے اسٹیشن وہ واحد جگہ ہے جہاں پچھ سرگرمی اور ہلچل وقتی اور عارضی سی سہی مگریا ئی جاتی ہے۔ گا ؤں میں چوں کہ کمل طور پر امن وامان ہے،اس لیے، وہاں پو*لس صرف ضر*ور تأاور شاذ و نادر ہی آتی ہے۔ان کے لیے بہ گاؤں کسی طور زرخیز نہیں،اس لیے،ان کی دل چیپی کامحور بھی نہیں۔ یوں تو بیا یک عام گاؤں ہے،مگراس کی چند خصوصات بھی ہیں۔اس گاؤں میں دوسرے ہندستانی گا ؤوں کی طرح نہ توجیر دخلم ہے نہ نساد، نہ تو رنجش ہےاور نہ ہی دشمنی۔ نہ جرم ہےاور نہاس کےانسداد کی حاجت۔ ۔ اس گاؤں کے باسیوں کی خوابید گی اور بے خبری کا عالم بیہ ہے کہ ابتدأ اس کے ساکنین کو ونوق سے بیچھی معلوم نہیں تھا کہ ملک تقسیم ہو چکا ہےاوران کے گاؤں سے چند میل کے فاصلے پر ریل کے پُل کے اس یارا یک نیا ملک وجود میں آچکا ہے۔ دبلی میں بھی حکومت بدل چکی ہےاور انگریز رخصت ہو چکےاور دلیی حکمران اب اقتدار کے مالک ہیں۔ کافی تاخیر سے جب بیہ بانتیں گاؤں والوں کے علم میں آتی ہیں، تو انھیں جیرت تو ہوتی ہے مگروہ اس کا کوئی اثر قبول نہیں کرتے کیوں کہ انھیں بہ خوبی علم ہے کہ کسی بھی سیاسی تبدیلی سے ان کی نقد مرید لنے والی نہیں، نہ ہی ان کے حق میں کچھ بہتر ہونے والا ہے۔ جب نو وارد شہری بابو انھیں آزادی کی اہمیت سے آگاہ کرتا ہے تو گاؤں کا ایک ذمہ دار فردیہی کہتا ہے کہ آزادی وازادی تو شہر والوں کے لیے ہے، ہمیں اس سے کیا لینا دینا... آزادی اُن پڑھے لکھے لوگوں کے لیے ہے جنھوں نے آزادی کی لڑائی لڑی ہے۔ ہم تو پہلے انگریزوں کے غلام تھے، اب ہم ہندستانی ہوں یا پاکستانی ان تہذیب دار لوگوں کے غلام بن جا کیں گے۔

گاؤں یکسر بسماندہ ہے اور اس کے تمام باشند نے غیر تعلیم یافتہ ہیں۔ ذرا بہت علم ہے تو گرودوارے کے بھائی کے پاس جو گروگر نق صاحب کا پاٹھ کر سکتا ہے اور متجد کے امام کے پاس جو نماز کی ضرورت کے تحت چند سورتیں پڑھ کر نمازادا کرادیتے ہیں۔ باقی کوئی حرف شناس بھی ہیں۔ نہ وہاں کسی مدرسہ یا پاٹھ شالا کا وجود ہے، نہ ہی اس کا ذکر کسی کو اس کی عدم موجودی کا احساس تک نہیں۔ ہم کیف گاؤں کے کمین غیر تعلیم یا فتہ ضرور ہیں گر غیر متمد ن نہیں۔ ان کے یہاں جو مذہبی رواداری، وضعداری اور ہمسائیگی کا پاس ہے، جوجذبہ کا انسانیت ہے اس پر تہذیب یا فتہ بستیاں قربان کی جاسکتی ہیں۔

اس گاؤں میں ایک تعلیم یافتہ خوش لباس اورنٹی تہذیب کے پروردہ اجنبی شہری کی آمدایک تاریخی واقعہ ہے۔ اس کے خیالات ان کے لیے اجنبی اور ناما نوس میں۔ وہ اس سے باہر کی خبریں تو حاصل کرنا چاہتے ہیں، ولایت کے قصے بھی سننا چاہتے ہیں مگر اس کی معلومات سے کوئی عملی استفادہ اس لیے کرنانہیں چاہتے کیوں کہ انھیں اس کی ضرورت ہی نہیں۔ انھیں فرنگیوں کی حکومت داس لیے اچھی گئی ہے کہ ان کے خیال میں ان کے دم سے ملک میں امن وامان قائم ہے۔ ( بیاس زمانے میں ایک عام احساس تھا) انھیں نہ تو نے زمانے کی ہوالگی ہے اور نہ ہی وہ اس کی تمنار کھتے ہیں۔ گاؤں کے لوگ خالصتا دیہاتی اور سادہ لوح ہیں مگر ان کی سادگی پر شہری تہذیب اس لیے نار کی جاسمتی ہے کیوں کہ ان کے معاشر سے میں انسان ہے ، ہوز زندہ ہے۔ گاؤں میں باکستان سے خانہ ہر مادین اور تا دیں آتے ہیں تو وہاں کے لوگ انھیں صرف اس

لیے پناہ دیتے ہیں اور ان کی ضروریات پوری کرتے ہیں کہ بیان کی روایت ہے۔جبلّی شرافت اور اخلاقی پاسداری ہے۔انھیں نہ تو ہندستان کی آ زادی سے کوئی غرض ہے اور نہ ہی پاکستان کی وجود پذیری سے۔تاہم سادگی وسادہ لوحی کا مطلب بے عقلی ہر گزنہیں۔گرودوارے کا بھائی جیسی فلسفیانہاوراخلاقِ ارفع ہے ممیّز با تیں کرتا ہے، وہ شایداعلیٰ تعلیم یافتہ افراد کوبھی میسر نہ ہوں۔اس دیہاتی کے یہاں وہ اقد ارموجود ہیں جن کا شہری معا شرے میں فقدان ہے۔

مانو ماجرا میں تمام دیمی باشندوں کے مکان ناپختد اور واجبی سے ہیں، حتی کہ گاؤں کے سر براہ یعنی نمبر دار کا گھر بھی۔گاؤں بھر میں حشق عمارتیں صرف تین ہیں: ایک گرود وارہ، ایک مسجد اور تیسرا مہاجن کا گھر اور یہ متیوں ایک دوسرے کے شانہ بہ شانہ ایک ہی جگہ واقع ہیں۔ مسجد گرود وارے سے متصل ہے۔ جب امام صاحب اذان دیتے ہیں تو گر ودارے کے بھائی خاموثی سے سنتے ہیں اور جب اذان ختم ہوجاتی ہے تو نماز کالحاظ رکھتے ہوئے وہ گروگر نتھ صاحب کا پاٹھ معاشرہ ہے، جس پر سارا ملک عش عش کر نے تو کم اختلاف نہ کوئی عناد اور نہ کوئی فساد۔ کیسا مثال کے سامنے والا کشادہ میدان اور اس کے وسط میں ایستادہ پنیا کا درخت، سا سا ماد کے سامنے والا کشادہ میدان اور اس کے وسط میں ایستادہ پنا کا درخت، سا س خاموش گاؤں کا مسجد اورگر دودارے کے سا ہے دندگی کے آثار ہیں تو اس جگہ۔ تمام مشاورتیں اور تمام فیصلے و ہیں، مسجد اورگر دودارے کے سا نے میں، پیپل کے درخت کی چھاؤں میں ہوتے ہیں۔ بھائی جا کی ہیں اور

جگا کی غیر موجودگی میں دوسر ےگاؤں کا ڈاکوملی وہاں آکر مہاجن کا گھربارلوٹ لیتا ہے۔ گولیاں چلاتا ہے اور مہاجن کوئل کردیتا ہے مگر پوراگا وَں سوتا بنار ہتا ہے کیوں کہ انھیں اچھی طرح پتا ہے کہ کیا ہور ہا ہے اور جو ہور ہا ہے وہ اسے روک نہیں سکتے ۔ صد یوں سے حالات سے لیے کرنے کی عادت جو ہوگئی ہے۔ نمبر دار کا فرض صرف وار دات کے بعد حکا م کو نبر دار کردینا ہے اور اس کے ساتھ ہی اس کی ذمہ داری ختم ہوجاتی ہے۔ مقامی پولس و سی ہی ہے جیسی پورے ملک بلکہ بر صغیر میں ہے۔ پولس کا عملہ جرم سرز د ہونے کے بعد آتا ہے اور خانہ پُری و کا غذی کا رروائی کر کے مرضت ہوجا تا ہے۔ قانون کے نفاذ کے نام پر بغیر کسی قسم کی نفیش کے ، پولس و الے بے گنا ہوں کو مرضون کو بلا شرط رہا کر دیتے ہیں۔ شاف د کے نام پر بغیر کسی قسم کی نفیش کے ، پولس و الے بے گنا ہوں کو مرفاز کرتے ہیں اور بعد میں جب جرم کے اصل مرتک ان کی گرفت میں آئھی جاتے ہیں تو وہ مرون کو بلا شرط رہا کر دیتے ہیں۔ شاط را کم ضلع جواسی گا وک کے نواح میں میں میں ہوں ہے دان ہو میں ای کی میں میں جن کی میں جن جرم کے اصل مرتک ان کی گرفت میں آئھی جاتے ہیں تو وہ میں موجود کی میں جن جرم کے اصل مرتک ان کی گرفت میں آئھی جاتے ہیں تو دہ مرون کر کے بیں اور بعد میں جن جرم کے اصل مرتک ان کی گرفت میں تا بھی جاتے ہیں تو دہ میں سازش کو کا میاب بنانے کی غرض سے، ان چھوٹے ' سے جرم کو نوں کے نواح میں مقیم ہے، دہ اس ہو شیاری بلکہ مکاری سے سازش کا تا نا با نا بنا ہے کہ حالات خود بہ خود اس کے نا پاک منصوب کے کوئ ای میں میں میں میں ہوں سے آباد مسلمانوں کو ان کی خواہ میں اور مرضی کے خلاف پاک منصوب کر گاؤں میں میں ہیں کر میا

تمام کام منصوب کے مطابق ہور ہے ہیں۔ ریل گاڑی بھی وقت معینہ پرآنے والی ہے۔ موت کے ہرکارے معصوم مظلومین کے انتظار میں گھات لگائے بیٹھے ہیں۔ تبھی ایک تیسرے گوشے سے وہ کر دار برآ مد ہوتا ہے جو سارے منصوب کو چو پٹ کردیتا ہے۔ میڈخص کوئی اور نہیں دس نمبری بد معاش اور بدنام زمانہ ڈاکو جگا ہے۔ وہ اپنی جان کی بازی لگا کراپنی جسمانی طاقت اور بیش قوتِ ارادی کے بل پر سارا منصوبہ ناکام بنادیتا ہے۔ خود قربان ہوجاتا ہے مگر مسافر گاڑی فراٹے بھرتی اپنی منزل کی طرف گا مزن رہتی ہے۔

اگر چہ جگا کا بیکارنامہ اور بیقر بانی کسی مثالی مقصد کے لیے نہیں بلکہ صرف اپنی محبوبہ کی جان بچانے کے لیے کیا جاتا ہے۔اسے پوری طرح علم ہے کہ وہ تبھی اپنی منظورِ نظر کونہ پا سکے گا۔ اس کی خواہش توبس اتنی ہے کہ وہ مسلمان دوشیزہ،اسے ملے نہ ملے مگر وہ زندہ رہے اور جہاں بھی رہے بخیریت اور خوش وخرم رہے۔اس کی قربانی رائیگاں نہیں جاتی: درندگی اور سفّا کی کا ایک کھیل ناکام ہوجاتا ہے اور انسانیت کا دامن ایک اور داغ لگنے سے محفوظ رہتا ہے۔ غالباً مصنف کا مطح نظر بھی یہی ہے۔ خوشونت سکھ کی نیخلیق دراصل کہانی نہیں، قصہ معلوم ہوتی ہے، یعنی مین بر حقیقت۔ انھوں نے جو کچھ لکھا ہے، جو کچھ دکھایا ہے وہ صرف مانو ماجرا کی داستان خو نچکاں نہیں، بلکہ تقسیم شدہ برصغیر کے ہر شہر، ہر قصیاور ہرگا وُں کی سرگز شت ہے۔ مانو ماجرا تو صرف ایک مثال ہے، علامت ہے، وہ لکھتے ہیں، '' حقیقت یہ ہے کہ ہر دوفریق ( ہندواور سکھا یک جانب اور مسلمان دوسری چانب، سرحد کے دونوں طرف ) قتل وغارت میں ملوث تھے۔ دونوں نے گولیاں داغیں، ختر زنی کی، نیز سے بازی کی، دونوں طرف ) قتل وغارت میں مطاوث تھے۔ دونوں نے گولیاں داغیں، ختر زنی کی، نیز سے بازی کی، دونوں طرف کو کی تاکہ مطلوث تھے۔ دونوں نے گولیاں داغیں، تحر زنی یوں مصنف نے دونوں طرف کی تباہی و بربادی کا قصہ بیان کیا ہے، کہیں تفصیل سے اور کہیں ہربادی کو گا وُں میں پناہ گزینوں کی آمد کو تو سط سے بیان کیا ہے، کہیں تفصیل سے اور کہیں مظلومین کے بالآخر قاتلوں کی جھینٹ چڑ ھوجانے کے واقعات، لاشوں سے پُر دور میں گا ڑیوں کی گاؤں کی اسٹین پر آمد کے ذریعے میں دان کر دی جو مط سے بیان کیا ہے، کہیں تفصیل کی اور کہیں مظلومین کے بالآخر قاتلوں کی جھینٹ چڑ ھوجانے کے واقعات، لاشوں سے پُر دور میل گا ڑیوں کی گاؤں کے اسٹیشن پر آمد کے ذریعے بیان کرد سے ہیں۔ اس طرح مط سے بیان کیا ہے، کر دور میل گا ڑیوں کی مظلومین کے بالآخر قاتلوں کی جھینٹ چڑ ھوجانے کے واقعات، لاشوں سے پُر دور میں گا ڑیوں کی گاؤں کے اسٹیشن پر آمد کے ذریعے میان کرد یہ ہیں۔ اس طرح مسلمانوں کی زبوں حالی و بر سی

ایک فور طلب نکتہ ہیہ ہے کہ مصنف نے اپنی کہانی میں صرف چار سواری گاڑیوں کا ذکر کیا ہے۔ ان میں سے دو میں پاکستان سے بے وطن ہوکر آئے ہند و اور سکھ تصاور وہ سب مہلوک ہوئے، پوری پوری گاڑیاں لاشوں سے پٹی پڑی تصیں ۔ اور دوگاڑیاں وہ تصی جن میں ہند ستان سے بے وطن ہوئے مسلمان سوار تھے، ان دونوں گاڑیوں کے تمام مسافر خیریت سے پاکستان پنچ گئے۔ شاید مصنف نے زبر دستی حساب برابر کرنے کو غیر تخلیقی ، غیرا دبی اور غیر منطقی خیال کیا، اس نے ، پکھ با تیں ناکمل چھوڑ دیں۔ دوسر برابر کرنے کو غیر تخلیقی ، غیرا دبی اور غیر منطقی خیال کیا، اس نے ، پکھ با تیں ناکمل چھوڑ دیں۔ دوسر برابر کرنے کو غیر تخلیقی ، غیرا دبی اور غیر منطقی خیال کیا، اس خرابیوں کے باوجود، مجموعی طور پر امن پسند ہے، اس لیے، اس نے دوسواری گاڑیوں کو بخیریت پاکستان جاتے دکھایا ہے، جن میں ایک گاڑی وہ بھی ہے جو اس قصے کا اتمامی اور اہم کر دار بن کر اکھری۔ مصنف کا کمال سیکھی ہے کہ اس نے ایک مستند نظالم اور جابر کر داریتی جگا کو بزور قلم برے دل اور انسانیت نواز ، مر وضح بنا کہ پڑی کر دیا اور یہی اس کافن ہے۔ مذکور میں اگر ٹیں کو خیر بیت دل اور انسانیت نواز ، مر دین میں ایک گاڑی وہ بھی ہے جو اس قصے کا اتمامی اور اہم کر دار بن کر دل اور انسانیت نواز ، مر دی خین میں ایک گاڑی وہ بھی ہے مہاں کو فن ہوں دی پر کا گاڑیں کو خیر ہیت کر کر میں کو کر دولا ہیں ہو ہو کر دار سب کے لیے قابل مذمت تھا، اسی کو فرض شنا س، رہم دل اور انسانیت نواز ، مر دی چی بنا کر پیش کر دیا اور یہی اس کا فن ہے۔ مذکورہ ریل گاڑی کا ال خر بہ کو تم اس کار ہی ہوں ہی کا کر کی جانب گا مزن رہتی ہے۔ اسی کو تھی ہو میں دیں گاڑی داستان سرائی قصے کے ممتاز اور اہم تر کردار چو ہیں، بھائی میت سنگھ، مولوی امام بخش، نمبر دار بنما سنگھ، جلا بد معاش، کا مریڈ اقبال اور حاکم ضلع حکم چند ۔ ان تمام چھا ہم کر داروں کی کردار سازی مصنف نے بخوبی کی ہے۔ بھائی میت سنگھ، اس کہانی کا سب سے سچا، کھر ااور بے عیب کردار ہے، جس کے یہاں انسانیت اور اخلاق سرفیر ست ہیں مگر وہ حالات کے آگے بلس ہوجا تا ہے۔ مولوی امام بخش بھی سید سے سچ انسان ہیں، انھیں بھی سب کی فلاح عزیز ہے مگر وہ بھی حالات کے سامند سپر ڈالنے کو مجبور ہوجاتے ہیں ۔ انچیں بھی سب کی فلاح عزیز ہے مگر وہ بھی حالات کے سامند پوری امت کو مجبور ہوجاتے ہیں ۔ اپنی مرضی اور منشا کے خلاف، جبراً نقل وطن کرتے ہیں اور اپنی پوری امت کو مجبور ہوجاتے ہیں ۔ اپنی مرضی اور منشا کے خلاف، جبراً نقل وطن کرتے ہیں اور اپنی پوری امت کو بھی ساتھ لے جاتے ہیں ۔ نمبر دار بنما سنگھ ایک سید ھا سچا کسان ہے، اس کے لیے، اور تائی کی بہبودی مقدم ہے مگر وہ حکام کا نمائندہ بھی ہے، اس لیے، افسران کو باخبر رکھنا اس کے لیے لازم ہے تاہ مودی مقدم ہے مگر وہ حکام کا نمائندہ بھی ہے، اس لیے، افسران کو باخبر رکھنا اس کے بیں من من مودی مقدم ہے مگر وہ حکام کا نمائندہ بھی ہے، اس لیے، افسران کو باخبر رکھنا اس کے بیں کر مان وہ بھی مگر اس کے اپنیں چا تا ہے۔ دیکھا بد معاش اگر چہ عادی مجرم ہے، راہزن بھی ہے اور قاتل بھی مگر اس کے اپنے اصول ہیں، جن پر وہ تی سے کار بندر ہتا ہے کوئی ہے کار دار

کامریڈ اقبال کا کردار قدر ب دلچیپ گمریچیدہ ہے۔وہ ایک طرف بڑی بڑی باتیں کرتا ہے، آزادی راے، حقوق انسانی اور اصلاح معاشرہ کے نعر ب بلند کرتا ہے اور کسی حد تک اقتدار و حکومت سے نبرد آزما بھی ہوتا ہے مگر اس کے بعد ، جب وہ تمام حالات اور سازش سے کماھۂ واقف ہوجاتا ہے تو اولاً تو وہ بھائی میت سنگھ اور جمؓ بدمعاش سے کہتا ہے کہ وہ کسی طرح اس انسانیت سوز واقع کو ظہور پذیر ہونے سے روکیں گا اور خود بھی اس فکر میں مبتلا ہوتا ہے کہ وہ کیا کرسکتا ہے۔ جب وہ رات کو آرام کر نے بستر پر لیٹتا ہے تو اس کا ذہن طرح طرح کے خیالات کر حصار میں قید ہوجاتا ہے۔ اولاً تو وہ ظالم کے خلاف آواز بلند کر نے اور حق الا مکان اس کے نظاف صف آرا ہو نے کو اس لیے آمادہ ہوتا ہے کیوں کہ اسے مثالیت پہندی عزیز ہے۔ اس کے نظاف صف آرا ہو نے کو اس لیے آمادہ ہوتا ہے کیوں کہ اسے مثالیت پندی عزیز ہے۔ اس کے بعد جب وہ مزیز فور کرتا ہے اور سنگلان خط کو اس پر دوشن ہوتے ہیں اور دوم پر ان کر اس ظالم کوروک تو نہیں سکتا ،غموں کی اس ساہ رات کوروش تو نہیں کر سکتا البت اپن قربانی پیش کر کے ای خوابی کی ہوں کی اس ساہ رات کو آرام کر نے گھا تو اس کر اور خور ہو کی ہو کر ہے کے ہوں کہ کر میں قد ہوجاتا ہے۔ اولاً تو وہ خلالم کے خلاف آواز بلند کر نے اور حق الا مکان اس کے نظر وروک تو نہیں سکتا ،غموں کی اس ساہ رات کوروش تو نہیں کر سکتا البت اپن قدر بانی پیش کر کے اس ظلم کوروک تو نہیں سکتا ،غموں کی اس ساہ رات کور خی نہ کی کر میں البی تھی تو نہ ہی کر کر کی میں کی کر کے کی قربانی رائی گاں جائے گی ، دو اپنی زندگی کا خات تھ کر کی گا اور حاصل پکھند ہوگا۔ تب دو ای عمل مجاہد سے بدل کر کرسی نشین مفکر بن جاتا ہے اور اسی کشکش میں مے خواری کرتے کرتے نیند کی آ نکوش میں چلا جاتا ہے۔ دوسری جانب بد معاش جگا جو نہ تعلیم یا فتہ ہے، نہ فلسفی اور نہ مفکر، وہ چیثم زدن میں فیصلہ کرتا ہے اور شمشیر بدست میدان کارزار میں کو د پڑتا ہے۔ اپنی زندگی اور نتائج کی پر وا کیے بغیر ۔ بالآخر وہ موت کو گلے لگا کر خوداپنی نظر وں میں سرخ روہ وجاتا ہے اور فنا ہو کر زندہ جاوید بن جاتا ہے۔

اس قصحاسب سے پیچیدہ کردار، جا کم ضلع حکم چند کا ہے۔ اس کی نفسیاتی گر ہیں، یہ شکل ہی کھلتی ہیں۔ایک طرف وہ بڑے فلسفیانہ انداز میں زندگی کے حقائق برغور کرتا ہے، کردار اور اخلاق کی قکر میں مبتلا ہوتا ہے تو دوسری طرف دہ پیچی طے کرتا ہے کہ جو ہور ہا ہے اسے ہونے دو۔ جب وہ عیاشی کرتا ہے تو دنیا و مافیہا سے بے خبر ہوجا تا ہے اور اپنی بیٹی کی ہم سن دوشیز ہ کے ساتھ ہم بستر ہونے سے بھی گریزنہیں کرتا بلکہاس کاروبارِشوق کوجاری رکھتا ہے۔ایک جانب اسے بیہ فکر ہے کہ اس کے ضلع میں امن وامان رہے،مسلمان خیریت سے پاکستان چلے جائیں اور آنے والے پناہ گزینوں کوبھی جگہ مل جائے مگر عملاً وہ بڑی جالا کی بلکہ مکاری سے ایسی سازش تنار کرتا ہے کہ تمام اصول وآ داب حکمرانی پس بیثت جلے جاتے ہیں۔ کافی واقعات اس کی منصوبہ بندی کے عین مطابق انجام پذیر ہوتے ہیں۔اس نے ایہا بندوبست کیا کہ مانوما جرا کے مسلمانوں کو کمال ہوشیاری سے جبراً وطن بدر کرادیا ۔ ملّی کواس لیے رہا کیا کہ وہ جا کران کی املاک پر قبضہ کر لے اور گاؤں کے پُرامن ماحول کو یارہ پارہ کردے۔ تھم چند کو گاؤں میں پناہ گزینوں کی آمد کاعلم تو ہے ہی، غالبًا ہے یہ بھی معلوم ہے کہ چند شریسند عناصر گاؤں میں جا کرمسلمانوں کے قُل وغارت کا نایاک منصوبہ بنائیں گےلیکن جب وہ اقبال اور جلّا کور ہا کراتا ہے تو اس اقدام کا مقصد سمجھ میں نہیں آتا۔البتدایک سوال سامنے آتا ہے کہ کیا حکم چندا بیضم پر کے حضور جوابد ہی کے تحت باطنی طور پر بیخوا ،ش رکھتا ہے کہ ساز شیوں کی سازش بالآخر ناکام ، وجائے اور اس ناکامی میں اقبال اور جگا اینے اپنے کردارادا کریں۔کیااسےان دونوں کی ، با ہم متضا دصلاحیتوں پر کمل اعتماد ہے؟ مصنف کابیان، اس سوال کے جواب میں خاموش ہے۔ وہ اس پہلی کو قارئین کی صواب دید بران سلجھاہی چھوڑ دیتا ہے۔ پتانہیں تکم چند کو بیہ اندازہ تھا پانہیں کہ جگّا اس حد تک جاسکتا ہے۔ اپنی تمام تر دہشت گردی اور تشدد پیندی کے باوصف وہ ایک مثالیت پیندانسان بن کرا بھرتا ہے اور چند کھوں میں شیطان سے مسیحا بن سکتا ہے۔ دوسری طرف یہ بھی محسوس ہوتا ہے کہ جو کچھ ہوا، وہ حکم چند کی توقع کے مطابق اس لیے ہوا کیوں کہ اگر اس کے ذہن کے کسی گو شے میں بدایک نیک مقصد

پوشیدہ نہیں تھا تو پھراس نے اقبال اور جگا کواسی دن کیوں رہا کرایا۔ دوسری طرف یہ بات بھی ماورا فی م ہے کہ ان دونوں سے پہلے اس نے ملی اور اس کے ساتھیوں کو بھی اس حقیقت کے باوصف رہا کرادیا تھا جن کے خطرناک عزائم کا اسے بہ خوبی اندازہ رہا ہوگا۔ اس طرح حکم چند کا کردارسب سے پیچیدہ نظر آتا ہے۔ اس کا کمال یہ ہے کہ ایک طرف اس نے بڑی ہوشیاری سے مسلمانوں کا انخلا کرادیا تو دوسری جانب اس کے علاقے میں کوئی قتل وغارت گری نہیں ہونے پائی اور مسافر گاڑی بھی خیریت سے گزرگئی، یوں وہ بہطور جا کم بھی سرخ روہ وگیا۔ خوشونت سنگھ کے یہاں کردار نگاری خوب سے اور اہم بھی۔

اس ناول میں متعدد کردار ہیں۔ مذکورہ بالا مرکز ی کرداروں کےعلاوہ دیگر کم اہمیت کے حامل کرداروں میں داروغہ پولیس ہے جسےصرف اپنے افسراعلیٰ کی خوشنودی عزیز ہے۔وہ اس کے تحکم کی بجا آ ورکی کوہی زندی کا عین مقصد سمجھتا ہے۔ وہ جائز دینا جائز امور پر نہ تو نکور کرتا ہے نہ ہی کرناچاہتا ہے۔ جگا کی ماں ہے جسے صرف اپنے بیٹے کی سلامتی عزیز ہے۔ باقی دنیا سے اسے کچھ غرض نہیں۔مولوی صاحب کی بٹی نورن ہے جس کی دنیاجاً بدمعاش کی ہانہوں تک محدود ہے۔وہ اس کی زباد تیوں کے ماوجوداس پر فدا ہےاورزندگی بھر فدار ہنا جا ہتی ہے۔ کمسن طوائف حسینہ ہے جسے مجبوری کے تحت اپنا خاندانی پیشہ ہی سب کچھ لگتا ہے۔ وہ نہ ہندو ہے نہ مسلمان بلکہ صرف طوائف ہے، اسے صرف پیسے درکار ہیں۔جنسی استحصال اس کی نقد پر میں لکھا ہے، استحصال کنندہ خواہ تھم چند ہویا کوئی اور یہتم ظریفی ہیہ ہے کہ بالآخرا سے بھی اس کی خواہش کے برخلاف سرحدیار دھادے دیا جاتا ہے۔حسینہ کی نانی ہے، جو حاکم کی تعریف کرتے نہیں تھلتی۔اسے صرف پیسہ جاہے، اس کے پہاں نہ مٰدجب ہے نہ اخلاق۔گاؤں کا داحد ہندو، مہاجن ہے جو لوگوں کی ضرورت پریسے دیے دیتا ہے مگراس کردارکو مصنف نے کہانی کے آغاز میں ہی ہلاک کرادیا۔ایک تقريباً بانقاب کردار، وہ بے نام سکھنو جوان ہے جومسافروں کے آل کی گھناؤنی سازش رچتا ہے اور یوری صورت حال کویلٹ کرا یک امن پیندستی کے مکینوں کوتشد د وفساد پرآ مادہ کر دیتا ہے۔ ڈا کوملیّ ہے، جسے صرف لوٹ ماراور ہلاکت سے دلچیہی ہے۔ اس کا نہ کوئی اصول ہے نہ ہی اس کی زندگی . عوام کے سی منطق کے تابع ہے۔

جہاں تک ناول کی قنّی خوبیوں وخامیوں کا سوال ہے تو مصنف کی اس تخلیق میں دونوں پہلو موجود ہیں۔ جیسا کہ عرض کیا، یہ ناول کوئی عظیم ادبی شاہ کارنہیں۔ نہ تو اس میں کوئی منفرد اسلوب ہے نہ ہی تخلیقی زورِ بیان۔ بڑی حد تک سپاٹ سا بیانیہ ہے۔ البتہ پورے قصے میں

ركقتاتها\_ اس کے بعد مصنف نے بڑے طنز بدانداز میں لکھاہے،'' داروندان یند دنصائح سے خوب داقف تھااوردہ بہ بھی جانتاتھا کہان باتوں کاتھم چند کی اصل فطرت سے س قدرتعلق تھا''۔ یدامراظہرمن انشمس ہے کہ اس وقت کی انتظامیہ اورخصوصاً پولس، کس قدر بے رحم اور ساز ثنی تھی اور بیرحال سرحد کے دونوں جانب تھا، اس معاملے میں دونوں فریق ہم خیال اور ہم عمل تتھ۔ اس وقت کی حقیقی صورتِ حال کی کئی مثالیس مصنف نے دی میں مثلاً جب گاؤں کے چند سکھوں نے اُنھیں اپنا آبائی گاؤں چھوڑ کر پاکستان جانے کامشورہ دیا تب مسلمانوں نے بڑی بے بسی سے کہا:<sup>دو</sup> ہمیں پاکستان سے کیالینا دینا۔ہم سیبی پیدا ہوئے اور ہمارے آبا واجداد بھی۔ہم ان (سکھوں کے) درمیان بھائیوں کی طرح رہتے رہے ہیں'۔ جب اقبال میت سنگھ کومہمیز کرتا ہے کہ وہ اس سازش کو ناکام بنانے اوراس حادثے کو رو کنے کے لیے بچھ کر بے تو وہ بڑی بے جارگ سے کہتا ہے کہ' ایک بوڑ تھے بھائی کی بات کون سنتا ہے۔ آج کل بہت براوفت ہے، اقبال سنگھ جی، بہت برا۔اب نہ کوئی مذہب ہےاور نہ دھرم۔اس حالت میں کوئی بس اتنا کر سکتا ہے کہ ایک محفوظ کو نے میں اس وقت تک کے لیے خود کو سمیٹ کر بیٹھ جائے، جب تک کہ طوفان گزرنیہ جائے' ۔ اس کی تائید کرتے ہوئے اقبال کہتا ہے، 'بھائی جی، جب بندوقوں اور نیز وں سے لیس، لوگ ہرجانب گھوم رہے ہوں توا گرآ ہے بھی وہی نہیں کر سکتے ، جو دہ کررہے ہیں تو بہتریہی ہے کہ ان کے راستے سے ہٹ جائے''۔ اقبال خوداینے آپ کومخاطب کر کے کہتا ہے،''جب ہوا میں گولیاں سنسنا رہی ہوں ، تب ان میں اپنا سر کھسیڑ نے اور گولی کھانے کی کیا تک ہے۔کارتو س توغیر جانب دار ہوتا ہے۔ بیر ا چھوں کوبھی اپنا شکار بنا تا ہےادر بروں کوبھی۔اہم لوگوں کوبھی اور ہما شا کوبھی۔اس میں کوئی امتیاز نہیں کرتا''۔ پھراس کے خیالات کی رو بہک جاتی ہے اور وہ اپنے آپ سے کہتا ہے۔''اگر کوئی تماشه دیکھنےوالابھی نہیں،توالیں موت سے بھی کہافا کدہ۔اگلی مبح تم جاری لاش سینگڑوں لاشوں میں گڈیڈ ملے گی۔اس میں بڑے بالوں والے بھی ہوں گے، داڑھی والے بھی اور داڑھی منڈے بھی۔ کس کو پتا ہوگا کہ کون ہندوتھا، کون سکھاور کون مسلمان یم تو قرمانی دوگے کہ تن کو ہبر حال

نافذ ہوناچا ہے،مگرکون جانے گا،کون شہادت دےگا''۔

یہاں قاری کا ذہن تھم چند کی طرف جاتا ہے، اس کا فلسفہ بھی تو یہی تھا۔ اس کے معنی سیہ ہوئے کہ اس دورِخونچکاں میں جواپنی جگہ محفوظ تھے وہ سبھی اسی طرح سوچ رہے تھے اور جو کمزور تھے وہ اپنے خول میں سمٹ جانا چاہتے تھے۔ جو طاقت در تھے دہ اپنی قوت داختیار کے باد جوداپنی محفوظ پناہ گاہ سے باہر آنانہیں چاہتے تھے۔ خاموش تما شائی دونوں تھے۔

مجموعی اعتبار سے خوشونت سنگھ کا یہ ناول بھلے ہی اعلی در جے کی تخلیق نہ ہومگر مؤثر ، منفر داور متاز ضرور ہے۔اس میں شک نہیں کہ اس تخلیق میں زندگی کا مطالعہ تو ہے۔ یہ تقسیم وطن کے بعد کے حادثات کا نوحہ ہے، مرثیہ ہے۔

بہ<sup>حس</sup>نِ اتفاق مصنف نے بیدناول انگریزی میں قلم بند کیا ۔ ولایتی زبان کے رعب داب میں اس کا چرچا خوب ہوگیا۔ ورنہ اگر بیدناول اردو میں تخلیق ہوا ہوتا تو وہ' آگ کا دریا' اور'اداس نسلیں' کے مقابل کہیں نہ گھہر سکتا تھا۔

(واضح ہو کہ خوشونت سنگھ اردو میں اظہارِ خیال پر قادر تھے، انھیں اس زبان پر عبور حاصل تھا، جس کا ثبوت یہ کہ انھوں نے غالب اور اقبال کے کلام کا ترجمہ انگریز ی میں کیا ہے تا ہم ان کی تمام تر تصنیفات انگریز ی میں ہی ہیں۔انھوں نے اردو میں بھی ایک لفظ بھی نہیں لکھا۔وہ اردو میں لکھے گئے خطوط کے جواب بھی انگریز ی ہی میں دیتے تھے۔غالباً اس کے پیچھے کوئی نظریاتی اساس نہیں بس سہولت پہندی کا معاملہ تھا۔)

اگر چەخوشونت سنگھری تخلیق ٹرین ٹو پاکستان ایک المناک داستان ہے گراس کا نکتۂ اختدام اس اعتبار سے طرب ناک قرار دیا جا سکتا ہے کہ اس کا انجام بخیر ہوا۔ تا ہم مجموعی طور پر چوں کہ یہ ایک پُراً شوب دور کا قصہ ہے یوں اس کا حتمی تا ترغم واندوہ سے مملو ہے اور اسی لیے یہ تخلیق المیہ بی ہے۔ یہ ایک اثر انگیز ، اثر پذیر اور در یا اثر کی حال تخلیق ہے، جواب قاری کو عرصے تک اداس رکھتی ہے۔ اس کی راتوں کی نیند حرام کرتی ہے اور اسے مہینوں بے خواب رکھتی ہے۔ اس امرکو مصنف کی فنّی کا میابی پر محمول کیا جانا چا ہیے۔

\*\*\*

جاويدعاكم

ېريم چندکې ذ ولساني اد یې حيثيت

ہندستانی ادبیات کی تاریخ میں بریم چندواحدا یسے فنکار ہیں جنھیں اردو، ہندی دونوں زبانوں میں بکساں شہرت دقبولیت حاصل ہوئی۔ ہم عصراد بی فضامیں ہندی ساہتیہ کے حوالے سے منعقد کی حانے والی چنتن منتصن کی محفلیں ہوں یا اردوفکشن کی تقمیر وارتفا کے جائزے پر ہونے والے ادبی مذاکرے اور مماضح ہوں جب بحث افسانہ اور ناول سے متعلق ہوتو پریم چند ان اصناف کےارتقائی سفرکا جزولا ینفک بن جاتے ہیں لیکن دونوں ہی زبانوں (اردو، ہندی) میں یریم چند کی بے پناہ مقبولیت کے با وجود جب ہم ان کی ذولسانی ادبی حثیت کے تعین کی کوشش کرتے ہیں تو نہ صرف دونوں زبانوں کے بعض ناقدین کے ذاتی تعصّیات یہ بنی آرا کے سبب پریم چند کی ذ ولسانی ادبی شناخت برحرف آتا ہے بلکہ خود یہ دونوں زیانیں بعض ساسی وجویات کی بنابر ایک دوسرے کی رقیب اور مدِ مقابل بن کر باہم دست و گریباں نظر آتی ہیں ۔بے جا تہذیبی تحفظات کی رگ رگ میں پیوست مذہبی انتہا پسندی ،قدامت پر یق اور تاریخ و تہذیب کے فطری ارتقا سے روگردانی واضح طور پر نظر آتی ہے ۔ نری نہ ہیت اور بیہودہ قسم کی سیاسی زبان کا استعال لسانی تنازع کوہوا دینے کے لیے کرتے ہیں اور تہذیبی و تاریخی روح میں پیوست رواداری ،ہم آ ہنگی ، ثقافتی نیزنگی و بوقلمونی کے عناصر کونظر انداز کر دیتے ہیں ۔لسانی اختلا فات کا بیہ بیج اگر چہ فورٹ ولیم کالج کے قیام کے ساتھ ہی بویا جا چکا تھالیکن عہدِ پر یم چند میں بیدا یے عروج پر تھا۔ جعفررضا ہندی کےایک ادیب چندر بلی یا نڈے کا نقطۂ نظرخودا نہی کی زبان میں اس طرح بیان کرتے ہیں: '' بھاشا کا پرشن ہم ہندی بھاشیوں کے لیے جیون مرن کا پرشن ہے، ہم

پرایہ بید دیکھتے ہیں کہ راشٹر بھاشا کا پرشن ہماری دلیثی بھاشا کو چرتا جا رہا ہے۔ہم تو انیہ بھاشا بھا شیوں کی بھانتی اپنی پر مپرا کو پنیپانا اور سبھی دلیش واسیوں کے ساتھ آگے بڑھنا چاہتے ہیں پر نیچ میں نہ جانے کہاں سے بی وانی سائی پڑتی ہے کہ ہیں شخصیں تو ہند ستانی کو اپنا ناہوگا'' وانی سائی پڑتی ہے کہ ہیں شخصیں تو ہند ستانی کو اپنا ناہوگا'' وقتی سیاست کی پیدا کردہ اس لسانی انتہا لیندری سے پر یم چند بنوں اور تعمیر فرن ہو 72) ان کے شعور کی تربیت ہی اس نزاعی ماحول میں ہوئی تھی۔ دونوں ہی زبانوں میں اسے عہد کی سیاست اور چندراد ہیوں دورانشوروں کے محد دورلمانی نظریات کے سبب بڑھتے ہو کے اصالت کے سیاست اور چندراد بیوں دورانشوروں کے محد دورلمانی نظریات کے سبب بڑھتے ہو ہے اصالت کے میں میں محمد خیال کرتے تھے، دوہ گاندھی جی کے ذریعے پیش کردہ اس'ن ہندستانی'' کے حامی تھے جس میں مختلف ندا ہب اور ادیان کے مانے والوں اور مختلف ذاتوں سے وابستہ افراد کی زبان کا خالص اور اصیل ہوناممکن نہ تھا۔ پر یم چند کے مہد میں زبان کو خالص بنا نے کے لیے جن متر لیوں کو نا گز بر قرار دیا جا رہا تھا وہ ان کے نزد کی زبان کو الٹے پا ویں والی نے کے لیے جن مترادف تھا، لکھتے ہیں:

''شدھ ہندی تو نررتھک شبد ہے، جب بھارت شدھ ہندو ہوتا تو اس کی بھاشا بھی شدھ ہندی ہوتی ...اگر ہندی بھاشا پرانی رہنا چاہتی ہے اور کیول ہندؤں کی بھاشار ہنا چاہتی ہے تب تو وہ شدھ بنائی جاسکتی ہے اس کاانگ بھنگ کرئے'۔ (بحوالہ بریم چند .فن اور تغییرفن،ص55)

جس نوآبادیاتی عہد میں لسانی نعصّبات اورزبان کی سیاست تہذیبی ورثقافتی تفرق کی بنیاد بن رہی تھی پریم چند اسی عہد میں ادبی افتی پر نمودار ہوئے۔ ہندی کے ایک نقاد اوم پرکاش کے مطابق پریم چند کا نام ان ادیوں میں سب سے اہم ہے جو نوآبادیاتی نظام کی لسانی سیاست کے خلاف نبرد آزما تھے۔ وہ اردو، ہندی نزاع کا کوئی مستقل حل چاہتے تھے۔ زبان کی نشو نما بڑی حد تک خود رو ہوتی ہے اس میں تبدیلیاں منظم و منف طور پر ظہور پذیر نہیں ہوتیں البتہ جب اس کا رشتہ سیاست کے تاریک غاروں سے جامات ہے اور اس میں نہ ہیت بطور رنگ وروغن استعال کی جاتی ہے تو زبان میں بڑے ہی نازک اور پیچیدہ مسائل پیدا ہوتے ہیں۔ جدید قومی تصور نے کس ایک ملک کے باشند کان کی مشترک قومی زبان کے مسئلے کو بھی جنم دیا ہے اور اسی مسئلے کے لکی کوشش میں پریم چند کے رہاں بھی ایک قسم کی عجلت اور مصلحت پندی نے جنم لیا۔ اردو، ہندی تنازع کے مطالع میں پریم چند کے افکار ونظریات کا تجزیم کرتے وقت میہ بات ملحوظ دینی چاہیے کہ اس ضمن میں پریم چند کا ذولسانی نقطہ نظر ہنگا می اوروقتی حالات کا پیدا کردہ تھا اس کے پس پردہ ملکی و قومی عوامل کا رفر ماتھے، لسانی دروں بینی ولغویاتی پیچید گی ان کے پیشِ نظر نہ تھی کہ دوہ دور تک ان زبانوں کے وسیع افتر اقات کونشان زد کرتے ہوئے کسی قابلِ ذکر نیتیج تک پینچیتے ۔ پریم چند ماہرِ لسانیات نہ تھا اور نہ اس زاویے سے انھوں نے اردو، ہندی کے اختلافات کو سیچھنے کی کو کی سنچیدہ کوشش کی ۔

پریم چند نے اپنااد بی سفر اردو میں شروع کیا لیکن بعد میں انھوں نے ہندی کو بھی اپنے تخلیقی اظہار کا وسیلہ بنایا۔ اردو، ہندی کے ذولسانی سیاق میں پریم چند کی ادبی حیثیت متعین کرتے وقت ہمیں ان کے اردو سے ہندی کی طرف مراجعت کے اسباب وادوار کا بھی تعین کرنا ہوگا۔ شواہد بتاتے ہیں کہ قارئین کے وسیع حلقے کی تلاش، معاشی مجبوریوں، ہندو قوم پرست احیائی مفکرین کی صحبت ، آر سیسان سے وابستگی اور سیاست کے زبان وادب پر بڑھتے ہوئے انرات ولسانی نتاز عات وغیرہ وہ مرکز کی اسباب ہیں جنھوں نے پریم چند کی فکر ونظر کو حد درجہ متاثر کیا۔ قار کین کے وسیع حلقے کی چاہ میں ہندی کی طرف جانے کے اپنے موقف کی وضا حت پریم چندان الفاظ میں کرتے ہیں:

> ''میں ہندی میں اس لیے نہیں لکھنے لگا کہ ہندی والوں نے سونے کی تھیلیاں نثار کردیں بلکہ صرف اس لیے کہ ہرا یک ادیب کی میتمنا ہوتی ہے کہ اس کی تصنیف زیادہ سے زیادہ ہاتھوں میں پنچ' ۔

(پریم چند کے اس بیان کے با وجود بید تقیقت ہے کہ اردو کے ساتھ ساتھ ہندی میں لکھنے کا عالب محرک پریم چند کے معاثی حالات تھے، اپنی تخلیقی انٹی سے وہ جس معیار کا ادب تخلیق کررہے تھے کاروباری پہلو سے وہ ان کے لیے خسارے کا سودا تھا۔ اگر چہ ان کی تخلیقات اشاعتی اعزاز اور معاوضے کے ساتھ ملک کے معروف ومعتر اردور سائل میں شائع ہوتی تھیں مثلاً زمانہ، ہمدرداور کہکثال وغیرہ میں اور ان میں سے ہمدرد میج امیداور کہکثال جیسے رسائل سے پریم چند کو معقول معمکن نہ تھاور اپنی معاشی حالت کو مزید بہتر بنانے کے لیے اردو کے علاوہ کسی دوسر سے وہ جن ضرورت شدت سے محسوس کررہے تھے۔22 مئی 1914 کو اردور سائل کی خشہ صورت حال کا ذکر

كرتے ہوئے نتى ديانارئن نَگَم كوامك خط ميں لکھتے ہيں: ''اردوکی ہوا آجکل بگڑی ہوئی ہے ...جتنے موجودہ رسالے ہیں ان میں کسی کوفر وغ نہیں ہےسب کتے کی زندگی جیتے ہیں''۔ (ىرىم چند، چىڭى بېزى، ص88) قارئین کے وسیع حلقے تک رسائی کی خواہش اور معاشی بد جالی کے علاوہ آ ربہ ساج سے نظری وعملی وابستگی نے بھی بریم چند کی فکر کومتاثر کیا۔ 1913 میں پریم چند کی ملاقات کا نپور کے آر بیساجی رسالهٔ 'برتاپ' کے مدیرٌ نیش شگھود پارتھی ہے ہوئی اوروہ ان سے اس درجہ متاثر ہوئے که اس دافتح کا ذکر نه صرف اینی رفیقهٔ حیات شیورانی دیوی ہے کیا بلکه نشی دیا نارائن نگم کواپنے ایک مکتوب میں لکھا کہ''اردونو نیپی میں کس ہندوکو فیض ہوا ہے جو مجھے ہوجائے گا'،عملی سطح پر بھی یریم چند کی آر بیساج سے داہشگی کے شواہدان کے مکتوبات میں ملتے ہیں۔6فر دری 1913 کونیش د يا نارائن كَم كولكصت بين : <sup>، م</sup>میرے ذمہ ہمیر پورآ ریہ سماج کے دس روپے باقی ہیں ،بار بارتقاضا ہوا یے مگراین تہی دستی نے احازت نہ دی کہ ادا کردوں۔ اگر آپ Afford کر سکیں توبراہ راست میر بنام سے ہمیر پورآ رہیں جاج کے سکریٹری کے نام دس رویے کامنی آرڈ رکردیں، یہاں اب جلسہ بھی عنقریب ہونے والا یے'۔ (بحوالہ پریم چند فن اور تعمیر فن ص82) ی پیشواہد فرقہ دارانہ ذہنیت کی حامل مذہبی احیا پرست تحریک سے ان کی اثریذ ریک کو آشکار کرتے ہیں۔ یریم چند کی تخلیقات کا بیشتر حصہ لسانی مزاج وساخت کے اعتبار سے اردو کے زیادہ مزد دیک ہے۔ پریم چند کی جوتحریریں پہلے ہندی میں شائع ہوئیں ان کا اسلوب بھی اردومحاوروں اور نحوی و صرفی ساخت کا یرتولیے ہوئے ہے۔ بریم چنداردو سے ہندی کی طرف کن اسباب کی بنا پر ماکل ہوئے مختصراً پیجان لینے کے بعد بیجا ننائبھی ضروری ہے کہ انھیں ہندی حلقوں میں اچا تک اتنااہم مقام کیوں کرحاصل ہوا؟ دراصل اس وقت تک ہندی میں کوئی قابل قد رفکشن نگارنہیں یا یا جا تا تھا،'

ملط میں دون کرتا ہی، وروس کی کور میں کو دی کی کو کی کو کر کو کو کر سکے، اسے معیاری ہندی زبان کسی ایسے تخلیق کار کی متلاشی تھی جواسے فکشن کی سطح پر متمول کر سکے، اسے معیاری کہانیاں اور ناول دے سکے۔ ہندی کے بعض ادیوں مثلاً ڈاکٹر میگیہ دت شرما اور اوم پر کاش سنگھ جیسے خیر خواہوں کے لیے بیا یک بڑی حصولیا بی تھی کہ وہ ایک اردوادیب کوانے حق میں ہموار کر سکیں تا کہ فکشن کی سطح پر ہندی ادب بھی کچھڑ وت مند معلوم ہو۔ بیدوہ عوامل تھے جو پریم چندکو ہندی میں ملی غیر معمولی مقبولیت کے پس پشت کارفر ما تھے۔ پریم چند نے اردوفکشن کوایک نئے وژن سے ر د شناس کرایا تھا، دیمی اور شہری زندگی کے مختلف ساجی واقتصادی مسائل کوجس کا میا پی کے ساتھ این پخلیقی وجدان میں جذب کرنے کی کوشش کی تھی اس کے سبب وہ اردوافسانو می ادب میں اہم مقام پر فائز ہوئے۔اگرخالص فنی تنقیدوں اورفن شعارا نہ روش کومثبت زاویے سے دیکھتے ہوئے اندازه کیاجائے تو بریم چند کوار دوحلقوں میں جواعتہار حاصل ہوااس بروہ آج تک فائز ہیں۔ ہندی میں بریم چند کی مقبولیت بنیادی طور برتوان کی نگارشات ہی کی مرہون منت سےاورائے تخلیقی شعور کی بدولت وہ آج بھی وہاں موضوع بحث ہے ہوئے ہں کیکن اس کے ساتھ ساتھ ان کی یذیرائی اورائھیں خالص ہندی کا ادیب ثابت کرنے کی کوششوں کے پس پشت ڈاکٹریکیہ دت شرما جسے ہندی کے بعض خیرخوا ہوں کے اس طرح کے بیانات بھی ہیں ۔لکھتے ہیں: <sup>در من</sup>ش جی نے اپنا ساہتیہ آرمبھ میں اردو میں برکاشت کیا برنتو شیکھر ہی انھوں نے ہندی کواینالیا''۔ (ہندی کے اینیاس کار جس 27) یکیہ دت شرما کے اس بیان کے معروضی تجزیے اورزیر بحث موضوع سے متعلق کسی قابل ذکر نتیج تک رسائی حاصل کرنے کے لیے ہمیں پریم چند کے خلیقی ادوار کی بھی تعیین کرنی ہوگی۔ پریم چند نے این تخلیقی سفر کس زیان میں شروع کیا ؟ اس سوال کا متفقہ جواب اردو ہے۔لیکن بقول ڈاکٹر یگیہ دت شرما کیا وہ جلدی ہی ہندی کی طرف چلے گئے یا پھر ایک عرصے بعد گئے؟ ہندی کے ہی ایک ہمعصرادیب ،معروف ناقد ومحقق اور ماہر پریم چند کمل کشور گوینکا پریم چند کے تخلیقی سفر کے آ غازادران کےاردوسے ہندی کی طرف متوجہ ہونے کےاددار کی تعیین کرتے ہوئے لکھتے ہیں: '' ریم چند کا آ رمبھک کیلھن اردو بھا شامیں ہواان کی پہلی اردور چناایک لیکھ ہے جومئی 1903 کو بنارس کی ایک اردوسا پتا مک پتر کیا میں چھیا تھا... بریم چندنے ہندی میں کہانی لکھنے کی شروعات 1917 سے کی ...ان کا ہندی کہانی سنگرہ سپت سروجن 1917 میں نتھا پہلا ہندی اپنیا سبوا سدن 1918 میں برکاشت ہوا''۔ (بھار تیہ ساہتیہ کے زماتا پریم چند، ص۹۴ تا ۹۴) مندرجہ بالا اقتباس پریم چند کے اردو سے ہندی کی طرف جلدی ہی جانے کے ڈاکٹریگیہ دت شرما کے بیان کی نفی کرتا ہے اور یورے پندرہ سال (1903 تا 1917) تک پریم چند کے *سر*ف اردوہی

میں لکھتے رہنے کی طرف اشارہ کرتا ہے۔علاوہ از س بریم چند کا ذاتی بیان بھی تبدیلی زمان کی جو دجہ بیان کرتا ہےاس سے بھی یہی متر شح ہوتا ہے کہ وہ اپنی کچھ معاشی وساجی مجبوریوں وصلحتوں اور قارئین کے دسیع حلقے تک رسائی کی خواہش میں ہندی کی طرف مائل ہوئے تھے۔ یریم چند نے جس ادبی ماحول میں نشونما یا کی وہ اردو تہذیب کا پروردہ ماحول تھا اس زبان کی ساخت ولہجہ ان پرعمر کی آخری سانس تک حاوی رہا۔ پریم چند بذاتِ خود اس بات کوشدت *یے محسوں کرتے تھے*اور علانیہ اس کا اظہار بھی کرتے تھے۔عمر کے آخری دور میں انھوں نے 1934 میں'' رانشٹر بھاشااوراس کی سمسا کیں'' کے موضوع برایک خطبہ دیا تھاجس میں علی الاعلان به وضاحت کی: ''مسلمان دوستوں سے بھی مجھے کچھ عرض کرنے کا حق ہے کیوں کہ میرا ساراجيون اردوکی سيوا کرتے گزرا ہےاوراب بھی میں جتناار دولکھتا ہوں اتن ہندی نہیں لکھتا اور کائستھ ہونے اور بچین سے فارس کی مشق کرنے کے کارن اردومیرے لیے جتنی سو جھاوک ہے اتنی ہندی نہیں''۔ (راشٹر بھاشااوراس کی سمسائیں جن 1013) ہدا قتباس پریم چند کی ذولسانی اد بی حثیت کے ظمن میں مرکز کی حوالے کی حثیت رکھتا ہے۔ پریم چندخود تسلیم کرتے ہیں کہ'' کائستھ ہونے اور بچین سے فارس کی مثق کرنے کے سبب اردومیرے لیے جتنی فطری ہے ہندی نہیں'' پریم چند نے اپن تخلیقات میں جواسلوب اختیار کیا اس کے مطالعے سے بھی یہی اندازہ ہوتا ہے کہ انھوں نے اپنے لسانی مزاج میں شامل اردو کے خمیر سے خود کو کبھی جدانہیں ہونے دیا۔ جعفر رضا کے مطابق پریم چند کی تخلیقات میں خالص اردوالفاظ ومحاورات کا استعال 1935 تک ایک غالب عضر کی حیثیت رکھتا ہے۔ یریم چند کے ذاتی بیانات وآ رااوران کے لسانی رویوں سے متعلق ناقدین کے خیالات سے واقف ہونے کے بعدہمیں اس ضمن میں ان کی اردو، ہندی تخلیقات کے تقابل کوبھی پیش نظر رکھنا جا ہے۔ ہمیں بید کھنا جا ہے کہ پریم چند کی ایک ہی تخلیق اردو، ہندی کی مختلف شکلوں میں کیسی ہے، کس زبان کا لہج متن کی سلاست وروانی کو برقر اررکھتا ہےاور کہاں اس کی سلاست اور روانی میں رکاوٹ پیدا ہوتی ہے؟ اس حوالے سے ان کی اردو، ہندی کہانیوں کا تقابل بھی کیا جا سکتا ہے۔ اوران کے آخری کمل ناول'' گؤدان'' کے اردو، ہندی متن کے تجزیبے سے بھی کسی اطمینان بخش نتیجے تک رسائی حاصل ہو سکتی ہے۔ ہندی کے مشہور نقاد ومحقق شری رام تریاتھی نے اپنی تصنیف

'' پریم چندایک تلاش' میں اس بات پر زور دیا ہے کہ پریم چند نے جوتخلیقات اردو میں پیش کی ہیں وہ ترجمہ ہو کر نہیں بلکہ تبدیلی رسم الخط کے ذریعے ہند کی قار نمین تک پیچی ہیں۔ شری را م تر پاٹھی کے مطابق ہندی متن میں لفظ وکلمہ کی سطح پر واضح تبدیلیاں واقع ہو چکی ہیں جب کہ عربی وفارس کے الفاظ بڑی بے تکلفی سے استعال میں لائے جارہے ہیں۔ تر پاٹھی جی نے اپنی تحقیق میں زبان کے تئیں جس فراخ دلی اور دیانت داری کا مظاہرہ کیا ہے وہ نتیجہ ہے کسی زبان کو اس کے علمل تہذ ہی انسلا کات اور معروضی ذہن کے ساتھ دیکھنے اور شیخ چکا دشری را م تر پاٹھی جی نے اپنی تحقیق میں زبان کے تل '' کے مطال حیات میں لائے جارہے ہیں۔ تر پاٹھی جی نے اپنی تحقیق میں زبان کے تعریک جس فراخ دلی اور دیانت داری کا مظاہرہ کیا ہے وہ نتیجہ ہے کسی زبان کو اس کے علمل تہذ ہی انسلا کات اور معروضی ذہن کے ساتھ دیکھنے اور شیخے کا دشری را م تر پاٹھی کی تصنیف '' پر یم چند ایک تاثن ' کے مطال حیات سے ساطمینان سہر حال ہوتا ہے کہ وہ مباحث اب گئے زمانوں کی با تیں ہو کس جب مذہبی عصبیت نے بصیرتوں پر پہرے بٹھا دیے تھے اور راجالک شمن اور گیلیہ دت شر ما جیسے ہندی کے مربی اردو کے روان پی تریں زبان (جو کہ خالص اور اصل ہواں کی عربی و فارس پر خال ہے ہیں دون کی زبان (جو کہ خالص اور اصل ہو) کو پر واری کی تعلیم کی تصنیف ' پر کی جاتا ہو کا ہی تر میں ہو کس تعریب دیتے ہیں۔

<sup>22</sup> شطرنج کے طلا ٹری' پریم چند کا بے حدا ہم اور مشہورا فسانہ ہے۔ اس افسانے میں اود دھ کی حکومت کا زوال، ایک مائل بہ انحطاط معا شرے اور ہمارے فیڈل ساج کے ضمیر میں شامل ان عناصر کی نقاب کشائی کی گئی ہے جوجنو بی ایثیا بالحضوص اس پر صغیر کی لیہما ندگی کا بنیا دی سبب قر ار دیے جا سکتے ہیں۔ پریم چند نے اس کہانی میں اپنے کر داروں کو جس طرح برتا ہے، اظہار کے جس اسلوب سے مدد کی ہے اور تہذیبی وتاریخی زوال کے جس تما شے کی عکامی کی ہے اس سے مصنف کی طبیعت میں شامل انسانی سوز اور در دمند کی کے پہلوواضح طور پر نمایاں ہوتے ہیں۔ اس موقع پر ہم پریم چند کے ذولسانی او دیب ہونے کے مختلف پہلودوں پر خور وخوض کرنے کے لیے اس مشال<sup>21</sup> شطر نخ کے کطلا ٹری' کے ہندی متن کا بیا قتباس: مشال<sup>21</sup> شطر نخ کے کطلا ٹری' کے ہندی متن کا بیا قتباس: جب کہ اردو میں اس طرح ہے: جب کہ اردو میں اس طرح ہے: میں مہدی گئی ہو کی خصہ داڑھی پر اتارا کرتی تھیں (نو کروں کو چھڑ کیاں دیا میں مہدی گئی ہو کی ہو کی جند ہوں مائے ہیں جا ہوں ہو کے ہو ہو ہوں کرنے کے لیے اس میں ہم پر کہ ہو ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں کی ہو کوں پر خور و خوض کرنے کے لیے اس مثل کے مطرخ کے کے طلا ٹری' کے ہندی متون کا تقابلی مطالعہ کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ دو تو میں اس طرح ہے: میں مہدی گئی ہو کی ہوں ہوں ہوں کے تعلی ہو ہوں کرنے کو میں اس کرتے ہیں۔ مثل ہوں پہ کی کو میں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں کوں کو ہو ہوں کرنے کی کو شرک ہو ہوں کرتے ہیں۔ میں مہدی گئی ہو تی ہوں میں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں کہ کر میں کو کو ہو کر کی ہو ہوں کر ہو کر ہوں کو چھڑ کیاں دیا میں مہدی گئی ہو تی ہوں مائے ہوں مائے ہیں؟ کہ دوا کر لیے جا کیں ۔ کیا پاؤں ان اقتباسات میں محاوروں کی روانی واضح طور پراردو میں زیادہ کھر کرسا منے آئی ہے۔علاوہ از س یریم چند کی بعض دیگر تخلیقات میں''جولا ہے کا غصہ داڑھی پرا تارنا''جیسے محاوروں کا برجستہ استعال ملتا ہےلہذا تقابلی تجزیہ کی بنیاد براگردیکھا جائے تو ہندی کے مقابلےاردومتن ہی زیادہ فطری اور رواں ہے۔ زیر بحث افسانے کا ایک اورا قتباس ہندی میں اس طرح ہے: " مرزا برابر کے آ دمی ہیں، عمر میں، درج میں مجھ سے دوانگل او نجے، ملاحظہ کرنی ہی پڑتی ہے'۔ جب کهاردومیں اس طرح ہے: ''سیجان اللہ برابر کے آ دمی ہیں عمر میں ،رہنہ میں مجھ سے دوانگل اونے ، لحاظ کرنا ہی پڑتائے'۔ کسی انسان کا احترام کرتے وقت لحاظ کیا جاتا ہے ملاحظہٰ ہیں کیاجا تاجب کہ ہندی میں ملاحظہ ہے اس لیےار دومحاورہ ہی زیادہ فطری اور قرین قیاس ہے۔ دوسرے بہر کہ کھنؤ کے خاص تہذیبی ماحول کی رعایت سے مرزا کی زبان سے''سیجان اللّٰہ'' ہندی میں نہیں بلکہ اردو میں ادا ہواہے جوفطری بھی ہے ویسے بھی پریم چنداین تخلیقات میں متعد دموقعوں پرکھنو کی زوال آمادہ اور تغیش وتو ہمات میں ڈوبی تہذیبی ومذہبی اقدار پر بڑی جا بک دستی سے طنز کرتے ہیں۔اقتباساتِ بالا میں ہم نے دیکھا کہافسانہ' شطرنج کےکھلاڑی'' کااردومتن اس کے ہندی متن سے زیادہ کمل اوررواں ہے، ہندی متن ککھنؤ کی تہذیبی ولسانی فضا کواپنی گرفت میں لینے سے قاصر ہے جب کہ اردومتن میں کہانی، ماحول، تہذیب کرداروں کی نفسیات اورزبان و بیان سب ایک دوسرے میں مل گئے ہیں یہاں اردومحاوروں و مکالموں میں مقامی روح کو پیوست کرنے، کرداروں کے مختلف جذباتی و نفساتی رویوں کو واضح کرنے کے لیے پریم چند نے بڑی فنکاری سے کام لیا ہے۔اردومتن کے انہی اوصاف پر گفتگوکرتے ہوئے کمل کشورگو پنکااس نتیج پر پہنچتے ہیں کہاس کہانی کےاردو، ہندی متن کے تقابل سے کچھ نامعلوم حقائق تک پہنچا جا سکتا ہے۔ کہانی کا اردومتن ککھنؤ کی تاریخی و تہذیبی فضا کو سامنے لانے میں پوری طرح کامیاب ہے یہاں لکھنو کی تہذیب و زبان اور جا گیردارانہ نظام میں جا گیرداروں کی عیش پسندی اور کابل نفسات سانس لینے گتی ہے۔ مختصر بہر کہ ہندی کے مقاللےار دومتن زیادہ فطری اوراثر وتا ثیر کا حامل ہے۔ ''بڑے گھر کی بٹی'' پریم چند کی Happy ending type کہانی ہے جس میں دیہاتی

نے اخیر عمر میں ہندی کواپنی اولین ترجیح قرار دے دیا تھا ہندی حلقوں کی جانب سے بیآ واز پورے ز در دشوراتھی کہاس زمانے کی تخلیق کردہ ان کی بیشتر کہانیاں ہندی میں کھی گئیں اور بعد میں اردو میں ترجمہ ہوئیں حالاں کہ پریم چنداور ہندی کے کچھ معتبرادیوں اور محققوں کے بیان سے اس مفروضے کی تر دید ہوتی ہےاس پر گفتگو گزشتہ سطور میں کی جا چکی ہے۔افسانوں کےعلاوہ نادلوں میں'' گودان'' کے تعلق سے بھی دُونوں طرف سے ایک بحث بہاتھی کہ یہ ناول پہلے ہندی میں لکھا گیااوراس کاار دوروپ اصل نہیں بلکہ ہندی سے ترجمہ ہے۔ ہندی کےعلاوہ اردومیں مسعود حسین خان جیسے نا مور محقق و ماہر لسانیات بھی اپنے ایک مضمون'' گودان پا گو دان'' میں اسے بنیا دی طور یر ہندی کا ناول قرار دیتے ہیں۔ پریم چند کے ذولسانی ادیب ہونے کی بحث کوکسی منتیج تک پہنجانے کے لیے بیدد کچینا ہم جال ضروری ہے کہ اخیرعمر میں لکھے گئے اس ناول کےاردو، ہندی متن کا تقابلی مطالعہ کن حقائق کی طرف اشارہ کرتا ہے؟ تقابل سے کیا نتائج برآ مدہوتے ہیں اور یریم چند کی ذ ولسانی ادی<sup>ح</sup>یثیت اور تخلیقی سفر میں دوز بانوں کے دوش بروش چلنے کی ان کی روش ان د دنوں زبانوں کے مابین کس نوع کا امتیاز قائم رکھتی ہے؟ مثلا ایک مقام پر ناول کے ہندی متن میں راے صاحب پر وفیسر مہتا کے آ درش وادی خیالات پر طنز کرتے ہوئے جن الفاظ کا استعال کرتے ہیں وہ اس طُرح ہیں مثلاً ''نس کیٹ ،سو بھاو، شانتی پر بیہ جیون کے ویشے میں ، درشن نہ بگھارین' وغیرہ، جب کہ یہی الفاظ اردو میں اس طرح ہیں مثلاً'' بے رہا،مزاج ،امن یسند، زندگی کے بارے میں،فلسفہ نہ بگھاریں دغیرہ'' ہندی میں''<sup>د</sup>نس کیٹ'' کالفظ<sup>ک</sup>سی حد تک مخلص کے لیے تو درست ہوسکتا ہے لیکن'' کا لفظ رہا یا دکھاوے کے معنی میں پالکل مستعمل نہیں ہوتا۔ ''سوبھاؤ'' کو''مزاج'' اور''شانت پر بیُز' کوامن پسند کے معنی میں استعال کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے کیکن پریم چند نے عبارت کی جوذ ولسانی ساخت تیار کی ہے اس میں اردو کی ساخت زیادہ سلیس معلوم ہوتی ہے جب کہ ہندی ساخت ہم معنی الفاظ کا متبادل محض بن کررہ گئی ہے۔اس طرح''فلسفه بگھارنا''اردوکا خالص محاورہ ہےاورمحاورہ کا ترجمہ ظاہر ہے کارِدشوار است ۔لیکن فلسفه بگھارنے کا جب ہندی تر جمہ کرنے کی کوشش کی جاتی ہےتو بیٹمل بڑی معنحکہ خیز صورت پیدا کرتا ہے۔ اسی طرح ناول میں ایک دوسرے موقع پرسونا کامی کردار کی زبان سے ادا ہوئے محادرے ہندی متن میں اس طرح ہیں۔مثلاً'' درشٹی ، پورش کا پراستری ،استری کا پر پورش ، کھلے ہوئے روپ میں، لکے چھے، ہے ، ریتی' وغیرہ۔ جب کہ یہی محاورے اردو میں اس طرح ہیں۔ مثلاً '' نظر، مر د کا دوسری عورت کو،عورت کا دوسرے مر دکو، علانیہ، پیشیدہ، گرفت، رواج'' وغیرہ۔

ییالفا ظ<sup>ل</sup>میں اردومیں تو کہیں ہندی میں زیادہ فطری ہیں مثلاً<sup>('</sup> مردکا دوسری عورت کو' اور<sup>'</sup> عورت کا دوسرے مردکو' کا ہندی متبادل نہ صرف قر اُت میں حارج ہوتا ہے بلکہ تنافر کا سبب بھی بنآ ہے۔ ''علانیہ' اور'' پوشید ہ'' کا ہندی متبادل بے تکا ہے اسی طرح ہندی کی'' ریت' اردو کے'' رواج'' سے تہذیبی سیاق کو داضح کرنے میں زیادہ کا میاب ہے۔

سطور بالامیں پیش کردہ شواہد کی بنیاد برکہا جا سکتا ہے کہ پریم چندا پنے ادبی سفر کے آغاز سے لے کرزندگی کے آخری ایام تک اردومیں لکھتے رہے، اگرچہ 1914-15 سے بقول کمل کشور گوینکااین ذاتی ومعاشی مجبوریوں اوراپنے عہد کی دیگر سیاسی وساجی پیچید گیوں کے سبب ہندی کو بھی انھوں نے اینے تخلیقی اظہار کا وسیلہ بنایا تاہم خالص اردو الفاظ و محاورات کا استعال 1935 تک ان کے یہاں ایک غالب عضر کی حیثیت سے زندہ رہا۔ پریم چند کے کئی افسانوں مثلاً'' شطرنج کےکھلا ڑی'''' بڑے گھر کی بٹی' اور ناولوں میں'' گؤدان'' کے متون کا تقابل کرنے سے پہ حقیقت سامنے آتی ہے کہ دونوں زیانوں میں الفاظ کا انتخاب، ترکیبوں، علامتوں اورصال کو و بدائع كااستعال اردو کے مزائج وآ ہنگ سے زیادہ قریب ہےجس كااعتراف ہندى داں حضرات مثلاً شرمی رام تر ماکھی نے اپنی کتاب'' پریم چندایک تلاش'' میں تحقیقی دیانت داری کے ساتھ کیا ہے اور ایک درجن سے زیادہ کہانیوں کے متن کا تقابل کر کے اس منتیج تک رسائی حاصل کرنے میں کا میاب ہوئے ہیں کہ بریم چندنے جوتخلیقات اردومیں پیش کیں وہ ناقص ترجمہاور تبدیلی رسم خط کے ذریعے ہندی قارئین تک پینچی ہیں۔تریاٹھی جی کی اس وسیع المشریں بتحقیقی دیانت داری اورزبان کے تیئی ان کی اس فراخ دلی کے پہلو یہ پہلو پر یم چند کے عقیدت مندوں کا ایک دوسرا گروہ بھی ہے جو پریم چند کےاد بی سفر کی ابتدا توارد دہی کوقرار دیتا ہے کیکن اُٹھیں اردوکاا دیب تسلیم کرنے پر راضی نہیں۔ ہندی کے اوم پر کاش اور یکیہ دت شرما وغیر ہ کا شارایسے ہی عقیدت مندوں میں ہوتا ہے۔اردومیں مولوی عبدالحق جیسے متند محقق بھی اس ضمن میں خود کوجذیا تیت کا شکار ہونے ے نہ بحا سکے اور یہ فیصلہ صادر کر بیٹھے کہ'' پریم چند کوار دوزیان کی وسیع اکمشریں اور رواداری کا سب ف برانقیب سجھنا جاہیے''۔ بہر حال بریم چند کی ذولسانیت سے متعلق دونوں ہی زبانوں میں نظریاتی افراط د تفریط اور بظاہر بھی نہ ختم ہونے والی ایک غیر ضروری پرکار ہے۔اس سیاق میں ہمیں پریم چند کی ذاتی رانے زیادہ معتبر معلوم ہوتی ہےجس کے مطابق عمر کی آخری منزل (1934) میں وہ خود تسلیم کرتے ہیں کہ''میراساراجیون اردو کی سیوا کرتے گز راہےاوراب بھی میں جتناار دو لکھتا ہوں اتنیٰ ہندی نہیں لکھتا ،اور کائستھ ہونے اور بچین سے فارس کا ابھیاس کرنے کے کارن

اشوک مهیشوری ترجمه: خورشید عالم

اردو– ہندی: گنگا جمنی تہذیب کی اساس

کسی زبان سے ترجمہ صرف ایک زبان کے متن کی دوسری زبان میں تبدیلی نہیں ہوتی۔ یہ ایک تہذیب کا دوسری تہذیب میں داخلہ ہے۔ ویسے بھی اگر ترجمہ لفظی ہوتو وہ اچھانہیں مانا جاتا۔ اس میں احساس بھی اتر ناچا ہے اور پڑھتے وقت قاری کو لگے کہ وہ اپنی زبان، بولی میں ککھا ہی پڑھ رہا ہے، کچھ باہری نہیں۔ کٹی بارتو بیتا ثر پیدا کرنے کے لیے مقام اور کر داروں کے نام بدل دیے جاتے ہیں، اسے ترجمہ نہیں، قلب ماہیت کہا جاتا ہے۔

ترجمه اور قلب ما ہیت دو زبانوں کا آپسی آ دان پردان ہے۔ انگریزی - ہندی، فرینچ -ہندی، جرمن، اسپیش وغیرہ غیر ملکی زبانوں میں ہی نہیں ہند ستانی زبانوں: کنڑ - ہندی، تمل - ہندی، تلکو، اڑیا، بنگلہ بھی زبانوں میں آ دان پردان کو ترجمہ ہی کہا جاتا ہے۔ شالی ہند کی تقریباً سبھی زبانوں کا سرچشمہ شکرت کو مانا جاتا ہے۔ لیکن الگ الگ حصوں میں ، مختلف حالات تقریباً سبھی زبانوں کا سرچشمہ شکرت کو مانا جاتا ہے۔ لیکن الگ الگ حصوں میں ، مختلف حالات میں نشو ونما پانے کی وجہ سے زبانوں کا مختلف آ وازوں میں فروغ ہوا۔ مختلف صورت حال کی وجہ سے رسم خطبھی الگ الگ ہو گئے ۔ پچھز بانوں کی لی سنسکرت کی لی دیونا گری سے ملتی جلتی ہے اور پچھ کی الگ۔ جنوبی ہند کی زبانیں در اوڑ زبان کے خاندان سے ہیں ۔ میصوتی ان رہاں کی الگ بیں اور ان کارسم خطبھی مختلف ہے۔ سنسکرت سے میں جول اور جدو جہد کی وجہ سے ان زبانوں نے من تروں اور شلوکوں کا پا ٹھ شالی ہند کی طرح وہاں بھی ہوتا ہے۔ منتر وں اور شلوکوں کا پا ٹھ شالی ہند کی طرح وہاں بھی ہوتا ہے۔ منتر وں اور شلوکوں کا پا ٹھ شالی ہند کی طرح وہاں بھی ہوتا ہے۔ معمولی تبد ملیوں کے باوجود شاق خلور پر بھارت ایک ہوتا ہے۔ میں من میں منٹر کی مندی ہی ہی ہوں ای مندی ہوں کے میں مندر ہوں کی ہیں میں ہوتا ہیں ہیں ہیں ہیں ہوں کے میں مندر ہیں ہی ہیں ہوں ہو ہوں ہوں ہیں ہوں کے ہیں ہوتا ہوں کے میں اور ان کے مواق ہوتا ہوں ہوں ہو ہو ہوں ہوتا ہوں ہوتا ہوں ہوں اور ان کار ہو خلوں ہوتا ہوں ہوتا ہے۔ مندر وں اور شلوکوں کا پا ٹھ شالی ہند کی طرح وہاں بھی ہوتا ہے۔

کھان پان، مشاغل بہت کم تبدیلیوں کے ساتھ ایک ہی جیسے ہیں۔ کئی زمانوں کو بہت کم کوشش ے سیکھا جا سکتا ہے۔ آواز دن اور الفاظ کا ہم معنی ہونا سیکھنے میں معاون ہوتا ہے۔ اتنی ایکتا اور مماثلت کے ہوتے ہوئے بھی ان زیانوں کا آپسی آمد ورفت تر جمہ اورقلب ماہیت ہی کہلائے گا، اسے کسی دوسرے ڈھنگ سے مخاطب نہیں کیا جاسکتا۔ ایٰ بات آپ کے سامنے رکھنے سے قبل اس تمہید میں، میں اردوکو شامل نہیں کر سکا،اور یہ بے ساختہ نہیں ہے۔ شبھی طرح کی مماثلت اور ختلفات کی پر کھ کرتے ہوئے میں اردوکو ساتھ نہیں رکھ کا۔اردو سے ہندی میں منتقل کیے جانے کوبھی میں ترجمہ یا قلب ماہپتے نہیں کہنا جاہوں گا۔ اس کی وضاحت میں اپنی بات کوآ گے بڑھاتے ہوئے کروں گا۔ اردوکی پیدایش گنگاجمنا کی تلہٹی میں ہوئی۔ یہیں یلی بڑھی، یہیں کےلوگوں نے اسے جنم دیا اورفر وغ کیا۔طویل عرصے تک بیحکومت کی زبان رہی۔ ہندی اردو کی پہلی قواعدادرفر ہنگ لکھنے والے ج بی گلکر سٹ کے مطابق: '' دا تا،زبانوں کےالفاظ کی تعداد کی بنایر، نتین طرح کی اردو ہے۔ پہلی طرح کی اردو میں بہت کم عربی۔فارس لفظ ہیں۔دوسر فیسم میں اپنے ہی عربی۔ فارسی لفظ ہیں جتنے دیشج الفاظ ۔ تیسر ے اور آخری قتم میں، جو کہ درباری بولی ہے، عربی اور فارس الفاظ کی کثرت ہوتی ہے۔ گلکر سٹ آگے کہتے ہیں...وہ زبان جسےطویل عرصے تک 'مورس' کے نام سے ، گنوارو بولی کی شکل میں نظرانداز کیا گیالیکن حال میں مقبول شکل میں ، ہندستانی کے نام سے جانی جاتی ہے، جسے بیشتر ہندی، اردواور ریختہ کے نام سے بھی یکارا جاتا ہے، بیر بلی، فارسی اورسنسکرت یا 'بھا کھا' کی مشتر کہ شکل ہے، جو قدیم زمانے میں نمودار ہونے گئی ہے، ہندستان کی موجودہ زبان ہے'۔ (سرلیش چودهری، بھارت میں در ایٹی لوگ ایوم ویدیشی بھاشا وَں میں مٰدکور كككرسٹ، جان بارتھووک (1820) داسٹر ینجرس انفیلیبل ایسٹ انڈیا گائڈ) جیسے جیسے بادشاہ ہندستانیت کے پیردکار ہوتے گئے، فارس کی جگہ اردولیتی گئی۔ پہلے بہر یختہ کہلائی۔اس کی آدازیں الگتھیں۔اس کی قواعدا لگتھی۔ بیہ ہندستانی زبان تھی،ایک دم دیسی۔ د نیامیں جیسے ہندی ہندستانی یا بھارتی زبان ہےویسے ہی اردوبھی ایک ہندستانی زبان ہے۔ اس وقت ہندی یا ہندوی کا استعال شالی ہند کی سبھی مقبول حدید زیانوں کی مختلف علاقائی

کے لیےا پنی زبان کے بجائے اسی زبان کا استعال کرتے تھے۔ ایسا ہی ملک کی سبھی فوجیں بھی کرتی تھیں۔ اندسویں صدی کے آغاز میں لکھنے والے گلکر سٹ کا تجزید ہے کہ شاید ہی کوئی شخص ہوگا جسے اپنے گھر سے ہندی، اردو کی کم سے کم ابتدائی تعلیم نہ ملتی ہوگی، دگر نہ مختلف ذاتوں، مذاہب اور علاقوں سے منسوب ہندستانیوں کے لیے آ لپس میں بات چیت کرنا بے حد مشکل ہوتا۔ گلکر سٹ زور دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ بھارت میں اگر کسی کو ایک زبان سیکھنی ہو تو اسے 'ہندستانی' سیکھنی چاہیے۔ اگر کسی کو ایک زبان سیکھنی ہو تو اسے 'ہندستانی' سیکھنی اور آسانی سے سیکھ سیکھا''۔

(سرلیش چود هری، بھارت میں ودلیثی لوگ اورودلیثی بھاشا کمیں مسر 177) دنیا میں ایسی دوسری مثال مشکل ہے، جہاں دو بڑی ترقی یافتہ زبانیں جن میں وافر مقدار میں معیاری ادب تخلیق کیا گیا ہواور تخلیقی عمل جاری ہو، ایک ساتھ ایک ہی میدان میں پلی بڑھی ہوں، جن کے اظہار کا طریقہ ایک ہواور آوازیں بھی ایک ہوں ۔انھیں گہری مماثلت کی وجہ سے ہندی -اردوکود و بھاشا کمیں کہنے کو میر اجی قبول نہیں کرتا۔

ایک ناشر کے ناتے اپنی بات کہوں تو ہم نے کبھی اردو سے ہندی تر جے کی ضرورت محسوں نہیں کی ۔ ہم ہندی میں کتابوں کی اشاعت کرتے ہیں اورار دو کے ادب کود یونا گری لپی میں شائع کرتے ہیں، اس لیے، یہاں صرف دیونا گری لپی میں اردور سم خط سے منتقل ہونے والی کتابوں کی بات کروں گا۔ ہندی سے اردو میں کتابیں ہم نے شائع نہیں کیں، جب کہ اردو سے ہندی میں منٹو، را جندر شکھ بیدی، عصمت چنتائی، قرۃ العین حیدر، کرش چندر، علی سردار جعفری، رگھو پتی سہا نے فراق، کیفی اعظمی، ساخر لدھیا نوی، جیلانی بانو، جاں نثار اختر، غالب، میر، فیض، عبداللہ حسین، ان تظار حسین جیسے بڑتے تخلیق کاروں کی بہت سی کتابوں کو ہم نے شائع کیا ہے۔ گلزار اور جاوید اختر بھی ہمارے یہاں سے شائع ہوئے ہیں، کیکن ، ہم نے ان میں سے کسی کی بھی تحریر کا ترجہ نہیں کرایا۔ در اصل ہمیں راج کمل پر کاش گروپ کو اس کی کبھی ضرورت ہی تھی ہوں ہوئی۔ ہم نے ہمیشہ صرف لپی کے فاصلے کو ختم کیا۔ رسم خط بد لیتے ہی اردو دوہ ہندی بن گئی ہوں کی تھی تحریر کر ترین نام بھی ہے۔ تخلیق میں مستعمل مشکل الفاظ کو بد انہیں، قاری کی سہولت کے لیے ان کے معنی ترین نام بھی ہے۔ تخلیق میں مستعمل مشکل الفاظ کو بد انہیں، تاری کی سہولت کے لیے ان کے معنی ہوئی۔

میں دوہے۔ پاکستان میں پروین شاکر جیسی شاعرہ زبان کی تفریق کو ختم کیے دےرہی ہیں۔ان کی

غزلوں میں بھی تبھی تو فارسی کاایک لفظ بھی نہیں ہوتا، پاکستان میں دو ہے خوب لکھے جار ہے ہیں۔ یہ صورتِ حال امیر خسر و سے اب تک چلی آرہی ہے۔ ایک ناشر کے طور پر ہم نے اردو ہندی کتابوں کے ہر رخ پر تحقیق کی ہے۔ کتاب کے انتخاب سے لے کر قارئین تک پہنچنے کے کمل کو باربار دیکھا گیا۔ جسیا کد اکثر ہوتا ہے... نے لکھنے والوں کی بذسبت پرانے ادیوں کی کتابیں ہی زیادہ پند کی جاتی ہیں۔ فیض اور سعادت حسن منٹو کا نام یہاں لینا ضروری معلوم ہوتا ہے۔ راج کمل نے ہی پہلی باران کی منظم اشاعت کی۔ پائچ کی سین ۔ بلراج میز انی پاکستان جا کر وہاں ایک عرصے تک رہ کر ہیکام کیا۔ آج کا پی رائٹ سے آزاد ہونے کے بعد بھی منٹو کی تصان جا کر وہاں ایک عرصے تک رہ کر ہیکام کیا۔ آج کا پی رائٹ

فیض کی مکمل شاعری کو بخن ہمار نے کی شکل میں عبد ل بسم اللہ نے دیونا گری میں منتقل کیا ہے۔ بیاور فیض کی دوسری کتابیں راج کمل ہی شائع کرر ہا ہےاور بھی الگ الگ کتابیں اشاعت اسے مرحلے میں ہیں۔ اس کتاب کا کور مقبول فدا جسین نے بنایا ہے۔

اردو کی کسی بھی ہندستانی زبان میں قانونی طور پراشا عت کی ابتداراج کمل نے ہی گی۔اس یقبل اورآج بھی پاکستان کی اردونخلیقات کی اشاعت مصنف سے تحریری معاہدے کے بغیر ہی ہندستان میں ہوتی رہی ہے۔ہم نے پہلی بار منٹو کے وارثین سے معاہدہ کر کے دستاویز' کی اشاعت کی۔ایسے ہی معاہدے انتظار حسین ،عبداللہ حسین اور فیض سے بھی کیے گئے۔ابھی امجد اسلام امجداور عبرین حسیب کی کہابوں کو دیونا گری میں منتقل کرنے کا عمل جاری ہے۔

یہ طے ہونا چاہیے کہ ہندستان میں پاکستان کی کتابیں اور پاکستان میں ہندستان کی کتابیں مصنف اور ناشر کے درمیان قانونی معاہدے کے بغیر شائع نہ ہوں۔اس سے کتابوں کی پیشکش میں میٹی تبدیلی تو ہوگی ہی مصنفین اور ناشرین کو بھی ان کی محنت کا مناسب معاد ضہ ملے گا۔

یں میں بریں دباری میں تعابل اعتماد اور متند شمل کرنے والے ہمیں عبد المغنی کے طور پر اردو سے دیو ناگری میں قابل اعتماد اور متند شمل کرنے والے ہمیں عبد المغنی کے طور پر جامعہ میں پروفیسر رہے اصغر وجا ہت اور عبدل بسم اللہ نے بھی اس کام میں ہمیں بہت تعاون دیا ہے فیض احمد فیض ، کیفی اعظی ،صفیہ اختر وغیرہ کی کتابیں ان کے تعاون سے ہی شائع ہو سکیں۔ بہتر متن اور سہل ورواں متن مشکل الفاظ کے معنی حاشے میں دینے کا نیا نظام بنایا گیا۔ آج برسوں بعد بھی اس کا استعال کم ہی کیا جاتا ہے۔ بید کیصنے میں خواصورت اور ہے۔ اس میں شعر یانظم کی سطر کے سامنے ہی مشکل الفاظ کے معنی دے دیے جاتے ہیں۔سطروں کے ملان میں تکلیف ضرور ہوتی ہے کیکن بیکار گرطریقہ ہے۔' کیفیات' اور 'تر'ش' اس کی خوب صورت مثالیس ہیں۔

کتابوں کے متندمتن کی اشاعت ہماری روایت ہے اور ذمہ داری بھی۔ ذمہ داری سجھنے کی بات ہے، جسے ہم بخو بی نبا ہتے ہیں۔ آنے والی نسلوں تک زبان اور متن کی صحیح پیچان بنی رہے، سیہ ہم چاہتے ہیں۔ اس کے لیے اضافی خرچ اور زیادہ وقت کی ضرورت ہوتی ہے۔ 'دیوانِ میر' اور ' دیوانِ غالب' کے نٹے اڈیشن اس کا ثبوت ہیں۔

ہمارے قاری اردوشاعری کے دیوانے ہیں۔اردوشعرا کی کتابیں اردو سے زیادہ ہندی میں پڑھی جاتی ہیں۔افسانوں اورناولوں کے لیے بھی یہ بات کہی جاسکتی ہے۔ گزشتہ دس برسوں میں اردو سے شاعری کی جتنی کتابیں ہندی میں شائع ہوئی ہیں اتن پہلے بھی نہ چیچی ہوں گی۔ بہترین اردو کتابوں کے استقبال کے لیے ہم ہمیشہ تیار ہیں۔

ایک بات کہنے سے میں خود کونہیں روک پا رہا ہوں: ہم ہندی والے اپنی ہندی کورواں بنانے کے لیے اردوالفاظ کا استعال مناسب سیجھتے ہیں اور بیز بان کو بہتر بنانے میں مدد بھی کرتا ہے۔لیکن اردو میں ایسا کرنے کے بارے میں کیوں نہیں سوچا جا تا۔ اردو میں جہاں لفظ نہیں ملتا وہاں اگریزی کا لفظ لے لیا جا تا ہے، ہندی کے بارے میں سوچنا بھی مناسب نہیں سمجھا جا تا۔ اس سوچ کو بد لنے کے بارے میں سوچا جانا چا ہیے۔

اردو ہندی کے درمیان آدان پردان کا سلسلہ بڑھنا چا ہے۔ ہندی میں اردو سے سیگروں کتابیں ہر سال شائع ہوتی ہیں۔ ہندی سے اردو میں چند کتابیں ہی آتی ہیں۔ میری معلومات محدود ہو سکتی ہیں کیکن میں جو کہہ رہا ہوں ، وہ غلط بھی نہیں ہے۔ ہندی میں ایسا بہت کچھ ہے جسے اردو قاری پیند کریں گے۔ تصانیف اور مصنفین کے نام بے شار ہیں ، ضرورت ہے انھیں اردو قارئین کے لیے مہیا کرانے کی ۔راج کمل پرکا شن اردو نا شرین کے ساتھا اس سلسلے میں تعاون کے لیے تیار ہے۔ راہی معصوم رضانے کبھی کہا تھا کہ: ایک شکل مانتے ہیں تو اس کے ساتھ آپ وہیں برتا وکیوں نہیں کرتے جو اود تھی، ہرج ، یا راجستھا نی کے ساتھ آپ وہ یں برتا وکیوں نہیں کرتے جو کے دیما گھی ، میں ، یا راجستھا نی کے ساتھ آپ ہوتی اور فیض کو جائسی ، سوراور تلسی ہی کی طرح کیوں نہیں اپناتے؟ غالب نے بھی جائسی ہی کی لپی میں لکھا ہے، تو پھر ہم غالب اور جائسی میں فرق کیوں کریں؟'' پیہ بات پوری طرح تو نہیں لیکن اتنی تو ار دو دالوں سے میں کہ سکتا ہوں کی وہ ہندی سے اپنی قربت بنانے کی پہل کریں۔ موجودہ وقت میں سبھی دلیثی بھا شاؤں پر خطرے منڈ را رہے ہیں لیکن ادھرار دو پر ایک الگ ڈھنگ کا خطرہ محسوں ہور ہا ہے، جس کے پیچھے ایک خاص سوچ کی سیاست کا م کر رہی ہے، ہمیں اس سے بھی محتاط رہنا ہوگا۔ ایسی کسی بھی دشواری کا سامنا آلیسی میں چول سے ہی کیا جا سکتا ہے۔ مجھے لگتا ہے ہندی سے قربت اس سے نطخ میں معاون ہوگی ۔ ہندی بلندی دی ہے۔ ہندی کو یتا ار دوشا عربی کی نیا سب میں کم پڑھی جاتی ہے۔ مشاعروں میں اور شعری محفلوں میں بھی ہندی بھا شی نو جوانوں کی کی شرحداد میں شرکت اس کی جیتی جا گئی مثال ہے۔

مجھےلگتار ہا ہے کہ ہندستانی زبانوں کی اشاعتی ترقی کے لیے ہندستانی زبانوں کے ناشرین کی ایک انجمن ہونی چاہیے۔واضح رہے کہ میں انگریز ی کو ہندستانی زبانوں میں شامل نہیں کرر ہا ہوں۔انجمن ناشرین ہندستانی زبان ایک دور کی کوڑی لگ سکتی ہے،شاید ابھی ہے بھی۔لیکن ہم ہندی اردو ناشرین کے انجمن کی بات تو کر ہی سکتے ہیں۔ ہمارے بہت سے سود وزیاں مشتر کہ ہیں۔مل بیٹھ کرایک دوسرے کے بارے میں پھیلی خوش کو دور کیا جا سکتا ہے۔اس سمت میں ہونے والی کسی پیش رفت میں ہم ضرور شامل ہوں گے۔

اردو ہندی مشتر کہ ڈسٹر بیوشن سسٹم پر بھی نور کرنا ایک مثبت قدم ہوسکتا ہے۔ ملک میں بھی اور غیر مما لک میں بھی ہندی اردو کے قاری اکثر ساتھ ہی رہتے ہیں۔ پورے شالی ہند میں جہاں ہندی ہے وہاں اردوبھی ہے۔ دکن کے حیدرآ بادعلاقے میں بھی ایسا ہی ہے۔ اس سے کتابوں کی تقسیم سے متعلق اخراجات کم ہوں گے۔ کتب فروشوں کی جو بھاری کمی محسوں کی جارہی ہے وہ دور ہوگی اور دونوں زبانوں کے قارئین کوآ سانی سے کتا ہیں مل سکیں گی۔

اور آخر میں، میں دہرانا چاہوں گااردو میں مصنف ناشر کے درمیان مناسب معاہدے کے تحت ہی کتابوں کی اشاعت کا عہد فوراً سے پیشتر لیا جانا چا ہے۔ بیکاروباری اور قانونی معاہدہ ہند ستان اور پاکستان کے درمیان بھی مشتر کہ طور پڑمل میں آنا چا ہے۔سیاسی پیش رفت کا انتظار نہ کر کے وامی تعاون سے ہی فوراً عمل میں لایا جائے۔ بیصرف زبان کا مسکد نہیں ہے، بلکہ گنگا جمنی تہذیب کی اساس کا معاملہ ہے جس کی حفاظت ہماری ساجی فر مدداری ہے۔ ا

سمس الرحمن علوي

مردم شاری 2011 اوراُردو

اردو سے محبت کرنے والے تمام لوگوں کے لیے بیخبر تشویش کا باعث ہوگی کہ پہلی مرتبہ ہند ستان میں اردوکوا پنی مادری زبان درج کرانے والوں کی تعداد میں کمی ہوئی ہے۔ جہاں ملک کی آبادی لگا تار بڑھر ہی ہے اور تمام بڑی زبانوں کے بولنے والوں کی تعداد میں اضافہ ہوا ہے، اردو کے اعداد و شارایک الگ ہی داستان بیان کررہے ہیں۔ پہلی بات سید کہ نہ صرف اردوکوا پنی ما دری زبان درج کرانے والوں کے فیصد میں کمی آئی ہے، بلکہ تعداد میں بھی قابل لحاظ کمی ہوئی ہے۔ آزادی کے بعد ہر دہائی میں اردو بولنے والوں کی تعداد بندرج ہوتی رہی ہے۔

 زبان کےطور پر درج کروا تا ہےاورگز شنہ کچھ دہائیوں کی مردم ثناری سے ظاہر ہور ہاتھا کہ حالات بگڑ ناشروع ہو گئے ہیں۔

اتر پردیش کواردوکا ہوم لینڈ تصور کیاجا تا ہے، یہاں تقریباً پونے 4 کروڑ مسلمان رہتے ہیں مگر بہ مشکل ایک کروڑ 8 لاکھ نے اردو کو ما در کی زبان درج کر وایا۔ بیڑ ینڈ آج سے بیس پچیس سال پہلے شروع ہو گیا تھا، تب مسلمانوں کی آبادی اور اردو آبادی کا تناسب 50 فیصدی تھا، جو مگڑتے مگڑتے 28 فیصدی پر آگیا ہے، یعنی یہاں 100 میں سے صرف 28 مسلمان اردو کو مادر کی زبان درج کروار ہے ہیں۔ ظاہر ہے، وہ نسلیں جن کواردو سے جذباتی لگا و تھا، تم ہور ہی ہیں۔ یہی حال راجستھان، مدھیہ پر دیش اور ثنال کے دوسر ے صوبوں کا ہے۔ یہ وہ صوبے ہیں جہاں مسلمان عام طور پر اردو کواپنی زبان سجھتا تھا۔ بہار کی صورت حال اتر پر دیش سے بہتر ہے مگر وہاں بھی حالات تسلی بخش نہیں ہیں۔ وہاں مسلم آبادی پونے 2 کروڑ ہے اور اردو گو آبادی ساڑ ھے 10 لاکھ۔

جنوبی ہنداور مہارا شرکی صورت حال بالکل مختلف ہے۔ یہاں مسلم آبادی اور اردو گوآبادی میں بہت کم فرق ہے۔ تلنگانہ ۔ آندھرا پردیش میں 81 لاکھ مسلمان ہیں اور اردو بولنے والے 75 لاکھ ۔ یعنی 90 فیصد مسلمان اردوکوا پنی مادری زبان کھوار ہے ہیں، جب کہ شمال کے صوبوں میں یہ تعدادتیں اور بیں فیصد سے بھی کم ہے۔ کرنا ٹک بھی ایسا ہی صوبہ ہے جہاں اردو بے صد مضبوط نظر آتی ہے۔ حد توبیہ ہے کہ تمل ناڈو میں بھی اردو بولنے والوں کی تعداد راجستھان اور مدھیہ پردلیش کے مقابلے زیادہ ہے۔ گہرات، آسام اور بنگال میں مسلمان کی زبان عام طور پر اور تقار میں تو مسلم معاشرے میں اردو کا ہی رواج تھا۔

ہم دل بہلانے کے لیے بیکہ سکتے ہیں کہ اردوجا ننا اور اردوکوا پنی زبان ککھوانے میں فرق ہے، مگر بیحقیقت ہے کہ شال میں ایک بڑی اردو گوآبادی ایسی ہے جوار دواور ہندی میں کوئی خاص فرق نہیں بچھتی اور بیاعدادو شاراسی رجحان کا مظہر ہیں۔ ہندی ملک کی سب سے بڑی اور سرکاری زبان ہے۔ ہندی اور اردو دونوں کی بقا ضروری ہے۔ ہندی بو لنے والوں کی تعداد میں دس سال میں 10 کروڑ کا جرت انگیز اضافہ ہوا ہے۔ 42 کروڑ سے بڑھ کر بیا تعداد اب 52 کروڑ تک پن گئی ہے۔ آٹھویں شیڈ یول میں شامل 22 زبانوں میں صرف اردواور کوئی کے بولنے والے کم ہوتے ہیں۔ ر پورٹس میں صاف نظر آتا ہے کہ شالی ہندستان میں اردو سے جذباتی وابستگی کم ہوتی جارہی ہے اور مردم شاری کے وقت لوگ اس بات پر غالباً توجہ ہیں دیتے کہ مادری زبان کے خانے میں اردوہی لکھوانا ہے۔ شال کے پچھ صوبوں اور اصلاع میں تو بیرحال ہے کہ اگر لوگ ابھی نہ جاگے توان ٹرینڈس کے حساب سے آگے چل کرانے کم بولنے والے رہ جائیں گے کہ وہاں اردو کی حیثیت ایک بولی جیسی ہوجائے گی۔اردواب ساتویں نمبر پرکھسک گئی ہے اور گجراتی بولنے والوں کی تعداد بھی اس سے زیادہ ہوگئی ہے۔

پر میں اگر 5 کروڑ سے پر محمد نیادہ لوگ اردوکوا پنی زبان کھواتے ہیں تو اس کے لیے جنوبی ہند ستان کے اردو معاشرے کا سب سے اہم کردار ہے۔ جن صوبوں میں ہندی ریاستی زبان نہیں ہے، وہاں اردوابھی بھی مسلم شناخت سے جڑی ہوئی ہے۔ اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ ہم پھر سے زبان کا مرثیہ لکھنا شروع کردیں اور اردو مر رہی ہے جیسے جملوں کی گردان شروع کردیں۔ بہر حال مہارا شٹر، دکن اور جنوبی ہند ستان کے اردو ہو لنے والے اس بات پر بجا فخر کر سکتے ہیں کہ انھوں نے ہیں اس زبان سے محبت کا حق ادا کیا ہے۔ بیٹک اور نگ آباد سے گلبر گہ اور حیر راباد سے ویلوں ہیں اس زبان سے محبت کا حق ادا کیا ہے۔ بیٹک اور نگ آباد سے گلبر گہ اور حیر راباد سے ویلوں میں اس زبان سے محبت کا حق ادا کیا ہے۔ بیٹک اور نگ آباد سے گلبر گہ اور حیر راباد سے ویلوں موں تر بین سے محبت کا حق ادا کیا ہے۔ بیٹک اور نگ آباد سے گلبر گہ اور حیر راباد سے ویلوں میں زبان سے محبت کا حق ادا کیا ہے۔ بیٹک اور نگ آباد سے گلبر گہ اور حیر راباد سے ویلوں میں زبان سے محبت کا حق ادا کیا ہے۔ بیٹک اور نگ آباد سے گلبر گہ اور حیر راباد سے ویلوں میں زبان سے محبت کا حق ادا کیا ہے۔ بیٹ کا اور میں آباد سے گلبر گہ اور حیر راباد سے ویلوں میں زبان ہے میں استان کے اردو والے کا میل ہوت پیش کر چکے ہیں۔ میں یوں سے میں اردو کا علاقہ رہا ہے اور آج بھی میں اردو کا مضبوط قلعہ ہے۔ شاں ، خصوصا اتر پردایش، جو آبادی کے لیے لی خان کا اور اردو ہو لنے والوں کا بھی سب سے بڑا صوبہ ہے، وہاں اردود اں طبقے کو اس سے سین کی خان کا اور اردو ہو لنے والوں کا بھی سب سے بڑا صوبہ ہے، وہاں اردود ان طبقہ کو اس سے سین کی خان کی خان کا اور اردو ہو کنے والوں کا بھی سب سے بڑا صوبہ ہے،

\*\*\*

<u>خواجهاحمدعباس</u> ترجمہ:ڈاکٹرنریش

بغیرسند پیدائش کے ایک شخص کی شناخت

7 جون 1975

دولت کے اعتبار سے ہم کچھا لیے امیر نہیں تھے۔جو کچھ ہم نے کھویا اس کی قیمت بھی کچھ زیادہ نہیں تھی۔ہم نے کپڑوں سے بھرے ہوئے ٹرنک کھوتے تھ مگران میں شادی کا وہ سرخ جوڑا بھی تھا جو میر کی والدہ نے اپنے نکاح پر پہنا تھا۔ ہمارے گھر پر مہمانوں کا آنا جانا لگا رہتا تھا، اس لیے ہمارے ہاں ڈھیروں بستر ، گڈ ے، تیکے اور چا دریں موجو دختیں، جو پیچھے چھوٹ گئیں۔ کتابوں سے بھرا ہوا ایک پورا کمرہ تھا جس میں میرے وکیل، رکن وضع قانون مجلس اور صحافی عظیم یچا کی چڑے کی جلدوالی قانون سے متعلق کتابیں تھیں، عربی فارس کے عالم اور اسلامی تاریخ و د مینیات کے متند ماہر ایک دوسر ہے پچپا کا مکمل کتب خانہ تھا، میرے والد کی جلد بند کرائی ہوئی مولانا آزاد کے دیرینہ بندہو چک مگر ہمیشہ پسند کیے جانے والے اخبار الہلال کی جلد پی تھیں جن کووہ بہت احتیاط سے رکھتے تھے، میرے اسکول اور کالنج کی وہ درس کتب تھیں، جن کو میں نے کبھی ضائع نہیں ہونے دیا تھا اور آیر لینڈ ، اٹلی اور روس سے متعلق بے شار انقلا بی اوب تھا جسے میں نے اپنے کالنج کے زمانے میں حفظ کر رکھا تھا۔ طلائی کیوں اور سونے کے تمغوں سے تھری ہوئی ایک مقابلوں میں جیتے تھے۔ علی گڑ ھ مسلم یونیور سی متعلق بے شار انقلا بی اوب تھا جسے میں نے مقابلوں میں جیتے تھے۔ علی گڑ ھ مسلم یونیور سی سے حاصل کی ہوئی فریم کرائی ہوئی ای کی ڈ گری مقابلوں میں جیتے تھے۔ علی گڑ ھ مسلم یونیور شی سے حاصل کی ہوئی فریم کرائی ہوئی بی دور دی مائل تھی۔ اور ایک ٹرنگ تھا جو ہمارے قد کی خاندانی ریکارڈ سے تھرا ہوا تھا۔ اس میں وہ ڈ گری مائل تھی۔ اور ایک ٹرنگ تھا جو ہمارے قد کی خاندانی ریکارڈ می تھرا ہوا تھا۔ اس میں وہ کی ڈ گری مائی کے اساد پیدائش میرے والد نے بہت سنجال کر رکھے و تھے۔ خوں سے خوں تھ ہوئی دی کر مائل

والد کے انتقال کے بعد میہ پنڈ ورا بکس کسی نے کھولنے کی زحمت نہیں کی تھی لیکن مجھے معلوم تھا کہ جب بھی بھی ضرورت در پیش ہوگی مجھےا پنی سندِ پیدائش کسی امید کی طرح اس میں کہیں پنچے کی طرف پڑی ہوئی مل جائے گی ۔

لیکن جب بحصاب نیاہ حال گھر سے بچھ بچا تھچا سامان اٹھا لانے کے لیے پانی پت واپس جانے کا موقع ملاتو میں نے دیکھا کہ اس گھر کی زوال پذیر یوڑھی دیواروں کے اندرکا م کی کوئی بھی چیز باقی نہتھی۔ جو پچھ باقی بچا تھا وہ تھیں خاندان کی چھ تصویریں اورکالج کے پچھ گروپ فوٹو (ان میں سے ایک فوٹو میں میں برناڈ شاک ڈرامے کو ین کرسٹیا' کے ایک کردار کے طور پر چھوٹے سے کا سک کا لباس پہنے ہوئے تھا) اور تیوں پروں سے محروم جھت کے بچھے کا فلزی ٹھنٹھ ۔ باقی سب کچھندارد تھا۔ جو سامان کا م کا تھا، وہ لوٹا جا چکا تھا۔ جو کتا بوں کا غذوں کے ڈھیر کی

تاہم میں نے بورے مکان کا چکر لگایا۔ میں کوئی خاص چیز تلاش نہیں کرر ہاتھا، شایدا پنی یادوں کے بھوتوں کا رقص دیکھر ہاتھا۔ وہ سامنے زنانے کا برآ مد ے جیسا کشادہ دالان تھا جس پر موسم گر مامیں بھی روئی سے بھرے ہوئے موٹے پردے لئکے رہتے تھےتا کہ عورتوں کی خلوت میں خلل نہ پڑے۔اسی دالان میں تقریباً آ دھی رات کے وقت میری ولا دت ہوئی تھی۔ وہاں او پر کے کمرے میں، مجھے قرآن کا پہلا درس ملاتھا۔ یہاں پرایک میز ہوا کرتا تھا جس پر میں اور میری بہنیں اسکول کا ہوم ورک کیا کرتے تھے۔ اور جب ہم کو کھیلنا ہوتا تھا تو ہم اس میز کے پنچ کھس کر مجھی اس کوریل کا ڑی بنا لیا کرتے تھے، کبھی کسی رانی کی پاکلی اور کبھی ڈاکو کی وہ غار جہاں پر علی بابا کے جادوئی الفاظ گونجا کرتے تھے' تھل جاشمسم''۔ یہاں تک کہ میں اس تاریک، سرد، بوسیدہ تہہ خانے میں جھی گیا، جہاں پر ہم گرمیوں کے طویل دنوں میں سویا کرتے تھے۔ اس زمیں دوزینم تاریک کرے میں جیسے وفت تھ ہر سا گیا تھا، کین جبھی او کی یو پر اپر ٹی کسٹوڈین کے دفتر کا آ دمی ہے چین ہوا تھا۔ اس کو کچھ شک گز را اور اس نے مجھ سے پوچھا کہ تہہ خانے میں کیا تلاش کر رہے ہو؟ ( می خوض تھا۔ اس کو کچھ شک گز را اور اس نے مجھ سے پوچھا کہ تہہ خانے میں کیا تلاش کر رہم ہو؟ تھا۔ اس کو کچھ سکتا تھا کہ میں اس کا رہا تھا، تین جبھی او کی کہ تو ڈین کے دفتر کا آ دمی ہے جین ہوا تھا۔ اس کو کچھ شک گز را اور اس نے مجھ سے پوچھا کہ تہ ہونا نے میں کیا تلاش کر رہم ہو؟ تھا۔ اس کو کچھ شک تھا کہ میں اس کو جنہ باتی دوں کے الفاظ او کیو [ چھوڑ ا ہوا] پر بھی سخت اعتر اض کیوں کر تھا)۔ چاہت ہوں ہوں ہوں کے وہ دن تلاش کر رہا ہوں ، افسوس جو اس کہ ہوں کہ تھی تے ہوں کر شاعر انہ جو اب دیتا کہ دیں اپن سے میں خوں سے میں میں می میں اس کو جذابا تی ڈر امائی انداز میں آ ہ بھر کر شاعر انہ جو اب دیتا کہ ' دمیں اپن گو' کی خلی خلی سے لیے میں میں اس کو این کے وہ دن تلاش کر رہا ہوں ، افسوس جو اب کبھی لوٹ کر نہ آ سیں

دراصل اُس وقت اپنے پاسپورٹ کی عرضی داخل کرنے کے لیے بچھ سندِ پیدائش کی تخت ضرورت تھی۔ تمام ضروری مصدّ قد حلف نامے پیش کرنے کے بعد میہ پاسپورٹ بچھ مل گیا تھا مگر اُس وقت کے بمبک کے وزیر داخلہ مُر ارجی ڈیسائی کے حکم پراسے ضبط کرلیا گیا تھا۔ آپ اندازہ کر سکتے ہیں کہ پھر کس کی مداخلت سے میہ پاسپورٹ بچھ واپس ملا؟ جی ہاں، جواہر لعل نہرو کی مداخلت سے۔

لیکن شاید میں برسوں برسوں کے واقعات کی پیش بنی کرر ہاتھا۔ جہاں تک اس قصے کا تعلق ہےتو سند پیدائش کی عدم موجودگی میں، میں قانونی طور پراور بہ<sup>ح</sup>ن وخوبی ابھی پیدا ہی نہیں ہواہوں۔

آج اگر بیسند میر ب پاس ہوتی تویقیناً اس کا مجھ پر صحت آ درادر سکون بخش اثر ہوتا۔ بیا ثر اضمحلال زابھی ہو سکتا تھا کہ اس نے میر ب سامنے اس امر کامسلمہ ثبوت رکھ دیا ہوتا کہ میں اکسٹھ برس کا ہوگیا ہوں۔ مجھےاعتر اف ہے کہ مجھے قطعاً پیند نہیں ہے کہ کوئی مجھے یا دولائے کہ میں اکسٹھ برس کا ہوں۔ یہی دجہ ہے کہ میں سالگرہ ،خصوصاً پنی سالگرہ منانے کے خیال ہی کونا پیند کرتا ہوں، منع کر دیتا ہوں۔

سالگرہ مناناان نوجوا نوں کے لیے درست ہو سکتا ہے جن کو بیا حساس ہوتا ہے کہ وہ بہتر نہ تہی، بڑ نے تو ہو ہی رہے ہیں لیکن جب کوئی شخص تعیس کے پار ہوجائے یا یقیناً چالیس کے پار ہوجائے تو اس کے لیے بیا یک الم انگیزیا دد ہانی ہوتی ہے کہ اس کی زندگی کی الٹی گنتی شروع ہوگئی ہے۔

لیکن بیر بیری کیا ضروری ہے کہ ہر شخص کے پاس اثاثہ ہو؟ آخرزندگی سرماییداراند نظام کے اقد ار وروایات کی مرہونِ منت تونہیں ہوتی کہ کوئی منافع کی طرح آسانی سے اپنی حصولیا بیوں کا اعلان کردے۔کیازندگی بیجائے خودزندگی کاحتمی مطلب و مقصد نہیں ہے؟ کیا اتنا بھی کا فی نہیں ہے کہ کوئی جی لیا ہے، اکسٹھ برس جی لیا ہے، بھر پورزندگی جی لیا ہے، کہ اس نے متمول جذبات بھوگ لیے ہیں، کہ وہ اپنے دور کے اشتعال انگیز واقعات کا شاہدر ہا ہے، کہ اس نے انسانی بقا کے عظیم ڈرامے میں، خواہ کتنا بھی ادنی کر دارا دا کیا ہو، مگر شرکت تو کی ہے؟

شاید میں اکیلا وہ خوش قسمت ہوں جس کو ملک اوراینی دنیا کے تاریخی واقعات کا شاہد بننے کا موقع نصیب ہوا ہے۔ میں نے جوہو پر سمندر کے کنارے بیٹھے چر ند کات رہے مہا تما گا ندھی سے گفتگو کی ہے۔ جمھے جواہر لعل نہر وکو سُنے ، اُن سے گفتگو کرنے ، اُن کو کام کرتے ہوئے ، آ رام کرتے ہوئے، گھوڑ پر پر سوار ہو کر شملہ میں گھو متے ہوئے ، اپنے ریچھ جیسے پالتو جانوروں کو کھانا ڈالتے ہوئے، لاکھوں لوگوں کے جلسوں سے خطاب کرتے ہوئے ، چراغ پاہوتے ہوئے، آپ سے باہر ہوتے ہوئے بھی دیکھا ہے اور ایک بیار غریب کا رٹونسٹ کو کھانا کھلاتے ہوئے بھی دیکھا ہے جس نے رات کے دیں بج اُن سے نشست کا مطالبہ کیا تھا کیوں کہ اُس روز سے اس کا تین روپے کمانے کا آخری موقع تھا اور جس پر ابھی تھوڑ کی دیر پہلے نہر وکا مشہور غرضہ بھی نازل ہوا تھا۔ مجھ کو بیدخوش بھی نصیب ہوئی ہے کہ میں نے سروجنی نائیڈ دکوا پنی شاعری سناتے ہوئے دیکھا ہے۔ مجھے پانچ بچ صبح مولانا آزاد کے ساتھ خوشبوداریاسمن چاہے پینے کا نادر موقع بھی نصیب ہوا ہے۔ یہی وہ دفت تھا جب مولا ناکسی کوانٹرویودیتے تھے۔

میں پوری دنیا گھوما ہوں۔ درجنوں بارسوویت یونین کے دورے کیے ہیں اورا پنی آنگھوں سے مابعد عہدِ سٹالن کے برگ بکھلتے اور بہار کے موسموں کا نظارہ کیا ہے۔ میں نے نکتا خرو څچوف کو غلط روسی بول کر ہنسایا ہے۔خلامیں اداکی گئی تاریخ سازتقریر کے فور اُبعد رگٹا رن سے گفتگو کی ہے۔ میں نے بڑےغلام علی خاں، اونکار ٹھا کراور سُبّاکشمی کاسنگیت سناہے، جوش، نرالا ، سمتر اندن

پنت، پوپوشینکو اور فیض کی زبان سے ان کی شاعری سن ج، بے مثال اولانو دا کو بولون کر تعیش کی سن پری چولیٹ کا کردار نبھاتے ہوئے دیکھا ہے، پریں کے لودر اور لینن گراد کے ہمیٹے میں ڈاو بچی، ریمبر انٹ، رافیل اور پکاسو کی بنائی ہوئی تصویریں دیکھی ہیں۔ میں نے حسن کوآ رام کرتے ہوئے بھی دیکھا ہے اور کام کرتے ہوئے بھی۔ میں نے قدرت کے حسن کو،آ دمی کے حسن کوہ،آ دمی کے تخلیق کردہ حسن کو،عمر کے ساتھ ماہند پڑتے ہوئے حسن کو تھی دیکھا ہے اور ہم عصر دنیا کے حسن کوتھیں۔

میں نے تاج محل اور اجدتا بھی دیکھے ہیں اور ایکر و پوکس اور پارتھین بھی۔ میں نے شمیر کے خان مرگ تک کے پھول برساتے ہوئے سنرہ زاروں کا پیدل سفر کیا ہے اور رات کے وقت نیویارک کا انتہائی خوب صورت منظر مسلسل دیکھنے کے لیے امپائر اسٹیٹ بلڈنگ کی سب سے او پر کی حجبت تک لفٹ کا سفر بھی کیا ہے۔

سارناتھ میں، میں نے بُد صکامتین چرہ بھی دیکھا ہے اور مونالزا کی اداس مسکرا ہے بھی۔ میں نے عیسیٰ مسیح کے ساتھ تکلیف برداشت کی ہے اور میں چری چیپلن کے بھاری قد موں سے ممکین رپ رپ چلنے پر ہنا بھی ہوں۔ بھکت سکھکو بھانسی دیے جانے کی خبراآنے پر میں ساتھی طلبہ کے ساتھ مل کرر ویا ہوں اور 15 اگست 1947 کو لاکھوں لوگوں کے ہمراہ جمبئی کی گلیوں میں ناچا بھی ہوں۔ یہی وہ سب کچھ ہے جس کا میں ناظر وشاہد بھی ہوں، جس کو میں نے محسوں کیا ہے اور جھیلا بھی ہے۔ جو کچھ میں نے دیکھا، محسوں کیا اور جھیلا ہے اس کا میں حصہ ہوں اور وہ سب میر ے اندر میرا حصہ بن کر موجود ہے۔ دنیا نے مجھ کو بنایا ہے اور میں نے دنیا کو (چا ہے میں نے دنیا کا ایک ار بواں حصہ ہی بنایا ہو )۔ میں انسانیت میں مبتلا ہوں اور انسانیت مجھ میں مبتلا ہے۔ اسی طرح چیسے نی درخت میں سے پیدا ہوتا ہوں ، میرا خیال ہے، ہوں اور انسانیت مجھ میں مبتلا ہے۔ اسی طرح نہیں ہوتا۔داڑھی بناتے وقت جب میں آئینے میں دیکھتا ہوں تو ایک شخص کوتھکی تھکی نگا ہوں سے اپنی طرف دیکھتے ہوئے پاتا ہوں، جس کی تنجی کھو پڑی کے گرد بچے ہوئے بالوں میں سفیدی چہک رہی ہوتی ہے۔

میں ایسی لاز وال جوانی کی فوقیت کا دعویٰ تونہیں کرتا، جیسی جواہر لعل نہر و کے پاس تھی۔ میں آخری بار اُن سے اُن کی رحلت سے ایک مہینہ تین روز قبل ملا تھا۔ تب وہ 75 برس کے تھ گر ساٹھ سے زیادہ کے دکھائی نہیں دے رہے تھے۔ جہاں تک میر امعاملہ ہے، میں 61 برس کا دکھائی دیتا ہوں ، شایداس سے بھی بڑی عمر کا دکھائی دیتا ہوں ، گرمشکل ہیہ ہے کہ مجھے ایسامحسوں نہیں ہوتا۔ مجھے بچاس برس کی عمر کو پہنچا سے والدیا دین ۔ ان کو پہلے ہی ان کی ساہ وسفیر داڑھی کے

ساتھ شہر کا وہ شاندار ہزرگ تعلیم کرلیا گیا تھا، جس سےلوگ دانش مندانہ مشورے اور حکیمانہ ہدایت ساتھ شہر کا وہ شاندار ہزرگ تعلیم کرلیا گیا تھا، جس سےلوگ دانش مندانہ مشورے اور حکیمانہ ہدایت کے طالب تھے۔ محلّے کے تمام بچے ان کو دادا جی کہتے تھے۔ میر بے جنیجوں بھانجوں کے بچوں میں سے اگر کوئی مجھ کو دادا جی کہتا ہے تو مجھے فطری طور پر جھٹکا سالگتا ہے۔ میں ان کو مٹھائی آئس کریم کی رشوت دیتا ہوں کہ دوہ مجھے انگل کہیں، حالاں کہ بہتر سے ہوگا کہ دوہ مجھے اپنا ہڑا بھائی ہی سمجھیں۔

مجھے معلوم نہیں کہا پنی سوچ پر مجھ فخر کرنا چاہیے یا شرمندہ ہونا چاہیے کیکن میں پیٹر سن جیسا وہ بچہ ہوں جو بڑا ہونے سے انکار کردیتا ہے۔ میں ذہانت، وجاہت، سنجیدگی، بالغ نظری، منصفانہ اظہار اور معتدل مذاق کے ان اوصاف کو حاصل کیے بغیر ہی اکسٹھ برس کا ہو گیا ہوں جو عموماً عمر کے ساتھ حاصل ہوجایا کرتے ہیں۔

نا قد فلم ت طور پریس نے دس برسوں میں تین ہزار فلمیں دیکھی ہیں۔ تب سے لے کر میں نے بارہ اچھی، بری یا غیرا ہم فلموں کی کہانیاں لکھی ہیں۔ ہدایت کاری کی ہے یاان کو پروڈیوں کیا ہے۔ میں دنیا کی عظیم متند فلمیں دکھانے والی ایک فلم سوسا کٹی کا موجد بھی ہوں اور صدر بھی۔ تاہم ابھی تک میرا کسی شام کو پُر لطف بنانے کا نظرید بیہ ہے کہ شہر میں دکھائی جارہی کسی انتہائی مخبوط فلم کا انتخاب کیا جائے، دوستوں کو ساتھ لے کرد کیھنے جایا جائے، بالکنی کے جنگلے پر بیر رکھ کر بیٹھا جائے، چپ چپ کر جائے، دوستوں کو ساتھ لے کرد کیھنے جایا جائے، بالکنی کے جنگلے پر بیر رکھ کر بیٹھا جائے، چپ چپ کر نقل کرتے ہوئے غلط مقامات پر تعریف کلمات یا تقریباً فحش جلے دور سے اچھا لنداز ناظرین کی نقل کرتے ہوئے غلط مقامات پر تعریف کلمات یا تقریباً فحش جملے دور سے اچھا ہے، چپ میں۔ نقل کرتے ہوئے فلط مقامات پر تعریف کلمات یا تقریباً فحش جملے دور سے اچھا کے میں۔ ہیں میں کود کر چڑھنا پند کرتا ہوں۔ بغیر رز رویشن کے ہوائی جہاز میں چڑھے دور تی ہوئی کر کار ٹی ک پہلی قطار کی قابل طبع نشست پر قبضہ کرنے کی کوشش کرتا ہوں تا کہ کوئی طیک لگانے کے لیے مجھ پر بتھلے نہیں۔ میدان صحافت اورا دب میں پیچیں برس لکھتے ہوئے میرے نام سے کم از کم ساٹھ لاکھ الفاظ شائع ہو چکے ہیں کین میں ابھی تک اپنانا م چھپا ہوا دیکھنے کی اپنی اہتراز کی کیفیت پر قابونہیں پاسکا ہوں۔ جعرات کی ہرضبح کو جیسے ہی اخبار کے گرنے کی آواز جھے جگاتی ہے، میں دوڑ کر بیسل کرنے کے لیے ''بلٹر'' اٹھا لیتا ہوں کہ میرا'' آخری صفحہ' واقعی شائع ہوا ہے۔ میں ابھی بھی خود اپنی کتابوں اوراپنی فلموں کی نکٹوں کا بڑاخریدار ہوں۔ یہ خریداری پہلی بار 1935 میں ہو کی تھی جب میری پہلی کہانی شائع ہو کی تھی ، پھر 1938 میں یہی ہوا جب میرا پہلا افسانو ی مجموعہ شائع ہوا اور 1941 میں بھی جب میری پہلی فلم کا پر یمیئر ہوا تھا۔ یہ جذبہ آج کے دن تک قائم ہے۔

میں سجھتا ہوں کہ اس قتم کی خطا کاری خاصی بے ضرر ہوتی ہے۔جس طرح میں نے اپنے ر ہے کی کم مامگی کو قبول کرنا سکھ لیا ہے، اُسی طرح میں نے اس خطا کاری کے ساتھ نیاہ کرنا بھی سکھ لیاہے۔ جب میں اپنی عمر کے لحاظ سے خاطر خواہ حرمت ونرم روی کا مظاہر ہٰ ہیں کرتا تو اکثر اوقات بعض لوگوں کواس پر جیرانی ہوتی ہے، بعض کو پریشانی ہوتی ہےاور شاذ ونا درسی کوتنفر ہوتا ہے۔ میں نے بھی اس کا نفساتی تجزیہٰ ہیں کیا ہے لیکن ایک بارایک زیادہ ہی پڑھی ککھی خاتون نے مجھ پر بیر الزام لگایاتھا کہ میں ایک قشم کے طفلانہ جذباتی فالج میں مبتلا ہوں، جس کی دجہ سے میری دہنی تابُش لاغری کا شکار ہوگئی ہے۔ حالات سے پے خبر ہونے کے ماوجود شاید وہ درست تھی۔ میں جب انیس برس کا تھا تو میں ایک ایسے جذباتی صدمے سے گز را تھا، جس نے مجھوکو کی طرح سے متاثر کیا تھاغم اورمسرت کامیر اادراک آیدار ہوگیا تھا، میں رسی اقد اراد راخلاقی ضوابط سے بغادت کرنے لگاتھا۔اس صدے نے میری قوتِ مخیلہ کولاکارا تھااوراس نے میرےاندر پیشیدہ خوداً شکاری کو بیدار کیا تھا۔ اس نے مجھے مشلک ، لاادری اور اشتر اکی بنایا تھا۔ اس نے مجھے ادیب بنایا، دنیا کے آخری کونے تک کابے چین مسافر بنایا اور ہراس عمل میں شرکت کر ناسکھایا جو نے معاشرے میں یئے اقدار کی تعمیر کے لیے وقف تھا۔لیکن میرے اندر کہیں پر جذبا تیت کا وہ آخری کمحہ اس طرح منجد ہوگیا جیسے بردے برچلتی ہوئی فلم دفعتاً جام ہوجاتی ہے۔ بیجذ یہ ہلاک نہیں ہوا۔انیس برس کے ایک نوجوان کے احساسات وجذباتی میلانات <sup>ج</sup>س کے تش رہے۔ وقت چیرے اور <sup>جس</sup>م پر این نشانات نقش کرتے ہوئے گزرتا رہا۔محض ایک دل تھا، جس نے افزود نی سے انکار کر دیا۔ آب اسی کوجمود، فالج، مرگ کچھ بھی کہہ سکتے ہیں کیکن یہی تو زندگی ہے،عقیدہ ہے، وفاداری ہے اورایک قشم کی ابدیت ہے۔

ی پی شاید یمی ہے لیکن دوسر کے سی پی کی طرح یہ یھی مکمل سی نہیں ہے۔ اس کی غالبًا کچھا در وجوہ بھی ہیں کہ میری اکسٹھ برس کی عمر میں وہ اس حرمت کا مظہر کیوں نہیں ہے، جس کے مظہر اس عمر میں میر ے والد تھے۔ بات ہیہ ہے کہ میں یکتائی کا دعو کی باطل کیوں کروں؟ کیا تمام دنیا جوان نہیں ہور ہی ہے؟ سی کسی جذباتی فالے کا تمرہ نہیں بلکہ جرثو ما در کیڑ ہے مارنے والی دواؤں کا نتیجہ ہے۔ پچپاس برس قبل ایک عام ہندستانی کی اوسط عمر چیس برس ہوا کرتی تھی کوئی توجب کی بات نہیں تھی کہ پچپاس کے بعد ایک شخص خود کوا کی پاؤں قبر میں لئکا نے ہوئے مستعار دونت پر جی رہا توانا محسوں کیا کرتا تھا۔ آج بی عمر دوگن ہوگئی ہے۔ گزشتہ بندرہ برسوں میں کم از کم تین با حیات نامور ہندستانیوں نے اپنی صد سالہ سالگرہ منائی ہے۔ سرکاری ملازمت سے سبکہ دوش ہونے کی عمر انجھی تک بھلے ہی الٹھاون ہولیکن ہمارے ہاں سیاست میں، تجارت میں، ادب میں ، فنون لطیفہ میں

کتنے ہی ستر کے او پر کے لوگ فعال ہیں۔ فعال ہفتا دسالہ لوگوں سے بھری ہوئی اس دنیا میں ساٹھ یاا کسٹھ برس کے کسی تخص کو میچسوں کرنے کی ضرورت نہیں ہے کہ وہ سٹھیا گیا ہے۔ جو بیشہ یا پیشے میں نے اختیار کیے ان کا بھی کچھ تعلق میری ناکا کی بلوغت سے ہے۔ (یا اسے سلسل جوان ہونے کی کا میا بی قرار دوں )۔

اب استادوں اور پروفیسروں کو بوڑھا ہونا پڑے گا۔ چوں کہ اگر وہ اییا نہیں کریں گے تو ان کے طلبہ اُن کو سنجید گی سے نہیں لیں گے۔ نوعر نظر آنے والا سیاست داں ناقص نظر آئے گا۔ جواہر لعل نہر وواحد منتنیٰ تھے جنھوں نے اِس بات کو غلط ثابت کیا۔ عمر ایک عالم کو، ایک و کیل کو، ایک مبلّغ کواور بے شک ایک لیڈر کوامتیاز واختیار عطا کرتی ہے۔ لیڈر کو اس لیے کیوں کہ ہمارے ملک میں یہ بھی ایک با قاعدہ پیشہ ہے۔ یہاں تک کہ ان پیشوں میں نو جوانوں کو بھی تج بے اور ذہانت کی سیم عزز طرز اختیار کرنا ہوگی۔ بیان کا پیشہ وراندا ثانتہ ہے۔

دوسری طرف انجینر اور سائنس دال خاص کرنو جوان ہوتے ہیں۔ شاید اس لیے کہ ستقبل میں مبتلا ہونے کی وجہ سے ان کا واسطہ تحرک حقیقتوں سے پڑتا ہے۔ ایک چالیس برس کا فلسفی پچپاں برس کے شاعر سے زیادہ بوڑھا ہوتا ہے کیوں کہ جہاں ایک طرف فلسفی اس دانائی کی فلاحت کرر ہا ہوتا جس پرعمر کی اجارہ داری ہے وہاں دوسری طرف شاعر اس تخیل کوسان پر چڑھار ہا ہوتا ہے جو جوانی کا استحقاق ہوتا ہے۔ سپاہ گری، ہوابازی، خلابازی، کوہ بالا رفتی، بیسب جواں سال پیشے ہیں۔ ایسا ہی ایک پیشہ صحافت ہے، جس کا استخاب میں نے اپنے والد کی مرضی کے خلاف کیا

تحابه مير ب والد مجھے ڈاکٹر،انجينئر پاکم از کم وکيل ديکھنا جاہتے تھے۔ صحافت بھی (اس کے حق میں پا برخلاف کچھ بھی کہا جائے ) نوجوانی کا پیشہ ہے۔ شایداس لیے کہ صحافی دنیا میں واقع ہور ہی ان تمام متحرک چیز وں کے مرکز میں ہوتا ہے جو''خبر'' کے زمرے میں آتی ہیں۔ پاشا پر صحافی کے میدان عمل کا زودحس مشتعلی ماحول پا اس کی دوڑتے ہوئے وقت کے ساتھ قدم ملانے کی تیز رفتاری پااس کے دائمی اشتیاق کی دھارداری پااس کا وہ حذبۂ محامدانہ اس میشے کویے قراری اور پُر شاتح کہ دیتا ہے کہ وہ صرف خبر رسانی ہی نہ کرے بلکہ غلط کاریوں برحملہ کرے، ان کو بے بردہ کرے۔ ایک صحافی کے پاس اتنا وقت ہی نہیں ہوتا کہ وہ بوڑھا ہو سکے۔ جب بھی میں اپنے اولین مدیر اور استاد جے این ساہنی سے ملتا ہوں تو مجھےان کی پھلکتی ہوئی پُرشاب قوت،ان کے ذہن کی ذکاوت و تیرفہمی اور برسر اقتدارلوگوں کےخلاف ان کی بت شکنانہ وید باکانہ زقند پررشک آتا ہے۔ ایک بار میں نے ان سے یو چھا کہ آپ کے دائمی شاب کا راز کیا ہے توانھوں نے جواب دیا کہ وہی جوتھارے شاب کاراز ہے — صحافت یہ جوافسانے میں نے ادب کے متبرک حلقے میں لکھے ہیں یا یہاں تک کہ پنیما کے لطیف حلقے میں لکھے ہیں،ان کو یہ کہہ کرمستر دکردیا گیا ہے کہ وہ میری صحافت ہی کی توسیع ہیں۔میری کتاب پڑ ھنے یا میری فلم د کیھنے سے پہلے ہی ناقدین ادب یا ناقدین فلم اس کولفظ Journalese (اخباری) سے معنون کردیتے ہیں۔(ان میں سےایک صاحب نے تواس لفظ کو Journaleese ککھڈالا۔غالبًااس لیے کہ پیلفظ Cheese (پنیر ) کا ہم قافیہ ہے)۔ جب تک نوجوان فرانسیسی اخبار والوں کے ایک گروہ نےفلمی د نیامیں دھما کہ کر کے اپنی'' نی لیر'' کی فلموں کے ذریعے اس مہا جال کونڈ رِآتش ( کم از کم جال کے بائیں جھےکو )نہیں کیا تھا، تب تک سنیما کے دکھاوٹی امارت پسندوں کے نز دیک لفظ صحافت گالی جیسا ہوتا تھا۔

ذاتی طور پر میں نے صحافت اورادب یا صحافتی سنیما اور فتی سنیما کے بیچ کے لطیف فرق کو کبھی اہمیت نہیں دی۔ ایک دفعہ مصوری میں حقیقت نگاری کو'' رنگین فو لو گرا فی'' کہہ کر اس کا مذاق اڑا یا گیا تھا اور ادب میں ( فلموں میں بھی ) حقیقت نگاری کو صحافت کہہ کر مستر دکر دیا گیا تھا۔ لیکن اچھی ، پُرْخیل اور وجدانی صحافت ہمیشہ ہی حقیقت نگاری کو صحافت کہ مرمستر دکر دیا گیا تھا۔ لیکن رہی ہے۔ ایک زمانے میں کارل مارکس نام کا ایک خصوصی نامہ نگار بھی ہوا ہے، جس کی نیو یارک ہیر لڈٹر میزون نے اپنی صحافتی تفویض ورسالت ہی میں شاہ کا رادب پار یے خلیق اسین رواں نے اپنی صحافتی تفویض ورسالت ہی میں شاہ کا رادب پار یے خلیق کیے ہیں۔ اسین بب نے امریکہ میں غیر معمولی افسر دگی کی وجوہ تلاش کرتے ہوئے'' گیر پس آف راتھ' لکھا تھا اور میمنگوے نے اسپین کی خانہ جنگی کی رپور شک کرتے وقت (جنگ میں شامل ہو کر بھی) ''فارہؤم دی بیل ٹولز' لکھا تھا۔

سنیما بھی این ابتدائی دور میں، بلکہ بعد کا بے نہایت اہم ارتقائی دور میں بھی صحافت ہی کی اثر پذیری سے حفوظ نبیں رہا ہے۔ ابتدائی فلمیں، جن کو نیوز ریل کہا جاتا تھا، سنیمائی صحافت ہی تو تعیس ۔ پردہ سیس پر خبریں دکھا دی جاتی تعیس ۔ ہند ستان میں بنی پہلی نیوز ریل، مع دستاویز ی خاموش فلم، نقسیم بنگال کے خلاف چلی قومی تحریک ہی کو دکھا رہی تھی۔ فنی سنیما کا عظیم مسیحا سرگئ آئند خائن، جس نے اپنے ''بیٹل شب پو ٹیمکن'' کے ذریع سنیما کا دنیا کھی کر دیا قامی سنیما کے تمام متعلقین جس کے نام کی قسمیں کھاتے ہیں، وہ بھی کو کی تارک دنیا تخلی پر سے نہیں تھا ہا کہ ایک صحافی تھا، پیفلٹ نگار تھا، سیاسی پو شر کھنے والا تھا۔ اٹلی میں مشیلا کملیوا میں تو تو بن فلموں میں موافیوں اور نا قدین کا ایک مکس گروہ موجود ہے جو سنیما کی تارک دنیا تھا۔ فرانس میں نو جوان محافیوں اور نا قدین کا ایک مکس گروہ موجود ہے جو سنیما کی تاری کی اور ان تو تو نی فلموں میں مرد ہا ہے۔ فونسو یتھو فوا در پولیگدا دونوں تنقید نگار تھے، مدیر تھے۔ اپنی فلمیں منازی کا موقع ملنے سے پہلے دونوں روایتی سنیما پر پر در پے دار کر رہے تھے۔

## تضمین اللّغات (تقطع الف) کے کچھ الفاظ پر مباحثه

سله ماهی 'اردو ادب' کے گزشته شمارے میں شمس الرحمٰن فاروقی صاحب کا ایک اهم مضمون 'تضمین اللّغات' شائع هوا تها جس پر همیں دو معروضات ایک طویل مضمون اور ایک مختصر نوٹ کی شکل میں موصول هوئے هیں جنهیں هم اس امید کے ساتھ شائع کررهے هیں که اهلِ نظر اس موضوع پر مزید روشنی ٹالیں که لغت نگاری اب هندستان کی علمی دنیا کی حد تک پوری طرح نظرانداز هوچکی هے۔

دنیا بھر کے وہ علمی رسائل و جرائد جو اپنے یھاں شائع ھونے والے مضامین کے ردِّعمل میں موصول ھونے والے خطوط مستقل کالم کے طور پر شائع نھیں کرتے وہ بھی ایسے خطوط یا مضامین نھایت اھتمام کے ساتھ شائع کرتے ھیں جن سے بحث و تمحیص کے نئے باب وا ھوسکیں۔ 'اردو ادب' بھی اسی طریقے پر عمل کرتا ھے مگر مندرجۂ بالا زمرے میں آنے والے ردِّعمل شاذ ھی موصول ھوتے ھیں۔ (ادارہ)

احم محفوظ

تضمین اللغات (تقطیع الف) کے بارے میں چندمعروضات

اردوزبان وادب کے میدان میں جناب سٹس الرحمٰن فاروقی کی علمی فتو حات کا دائرہ بہت وسیخ ہے۔ اس میں اردوزبان بالحضوص کلا سیکی عہد کی زبان اور اس کی صورتوں سے ان کی دلچ سی کا اظہار دقاق فو قاآ ان کی تحریروں میں ہوتا رہا ہے، جس کی ایک نمایاں مثال ان کی منفر د کتاب ''لغات روز مرہ' ہے۔ اپنے دیگر کئی منصوبوں کے ساتھ مدتوں پہلے، انھوں نے ایک منصوبہ می بھی بنایا تھا کہ ایک الیک لغت تیار کی جائے، جس میں وہ الفاظ جمع ہوں جو کلا سیکی شعرا اور نثر نگاروں کے یہاں استعمال ہوئے ہیں، کیکن وہ عام اور متدا اول لغات میں نہیں ملتے ، یا اگر ملتے ہیں تو ان معانی اور استعمال ہوئے ہیں، کیکن وہ عام اور متدا ول لغات میں نہیں ملتے، یا اگر ملتے ہیں تو ان معانی ہیں استعمال ہوئے ہیں، کیکن وہ عام اور متدا ول لغات میں نہیں ملتے، یا اگر ملتے ہیں تو ان معانی اور استعمالات کی نشان دہی نہیں کرتے، جن معنی میں انھیں قدما کے یہاں برتا گیا ہے۔ خطاہر ہے، میکام جس محنت اور عرق ریز دی کا ہے، اس سے وہ لوگ خوب واقف ہوں گرول کے بحد اور اردود نیا کے لیے میڈہایت خوش کی بات ہے کہ فاروقی صاحب نے اس منصوب پر نہ صرف کا مکا ار ماں کام کے خاصے بڑے حصر کی تک پہنچانے میں کا میاب ہوتے ہیں۔ انھوں نے ای لئیں کو د تضمین اللغات'' کا نام دیا ہے۔ اس لغت کا ابتدائی حصہ جو الف کی تفطیع والے الفاظ پر مشتمل ہے کہ فاروقی صاحب نے قدیم مصنفین کے کلام نظم ونٹر کوئٹی توجہ اوردوت نظر سے دیکھ کر ان الفاظ کونتخب کیا ہے، جو عام طور پر متد اول لغات میں نہیں ملتے ، یا اگر ان میں درج ہیں تو آج وہ بڑی حد تک ناما نوس ہو چکے ہیں۔ اپنی کم علمی کی بنا پر میں خود کو ہر گر اس کا اہل نہیں سمجھتا کہ '' تضمین اللغات'' کی اس قسط پر پچھا ظہار خیال کر سکوں لیکن چونکہ فاروقی صاحب نے از راہ عنایت مجھے علم دیا ہے کہ اس تے طلق سے میں اپنے معروضات پیش کروں، اس لیے ان کے علم کی تعمیل میں پچھ با تیں بیان کی جاتی ہیں۔ میں نے ریو تسط بڑی توجہ سے پڑھی اور جن میں جاتم کہ میں بیچد اضافہ ہوا۔ طوظ رہے کہ میر سے ان معروضات کا بیشتر حصہ وہ ہے، جس میں ٹائپ کی غلطی یا اشعار کے متن وغیرہ میں کس لفظ کے چھوٹ جانے کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔

آب بقا کم ذوق، قصیدہ آب بقا کم ذوق، قصیدہ تب بلا شعر کے پہلے مصر محکامتن درست نہیں ہے۔ غالباً شعر کے فل کرنے میں تسامح ہوا ہے۔ آب پر لا نا تملح چمک لا نا تملح تیرہ بختی کی یوست اشک سب دیتا ہے کھو/خشک بالوں تے تیک لا تا ہے دوغن آب پر کم صحفی ، پنجم میر ے خیال میں یہاں فقر ے کے محق ''چمک لا نا'' کے بجائے'' پیکا نا'' شاید زیادہ منا سب ہوں گے۔ ہوتا ہے زخم اس کا لگا''۔ ہوتا ہے زخم اس کا لگا''۔ تری تا کمر رہا ہم کھر، دوم میں موجود ہے، اس لیے میر ے خیال میں '' تلوار کی چمک الوار کی چا ہے کہ ہوا ہے۔ یہاں شعر میں '' آب' چونکہ مذکر استعمال ہوا ہے، اور سر پہ پھر نا کے ساتھ تا کمر دینے کا التزام بھی میں موجود ہے، اس لیے میر ے خیال میں '' تلوار کی چمک اور تیز کی میں الموں ہوگا ۔'' کے بیا ہوں معنی '' تلوار کی چک اور تیز دی کم اک دم میں یو چوٹ کیا ہے کم ل مصر علیوں ہوگا ۔'' نہیں

تیزی مرادلی گئی ہے۔ آبشار(مونث، اب مونث ہے) 🚓 یانی کی تیز دھار جواو پر سے نیچے آئے 🚓 پھر سے کہیں جبیں جو پھوٹی/اک خون کی آبشار چھوٹی 🖧 کو چک ،۲۵۳ قوسین میں 'اب مونث ب' سہوا لکھا گیا ہے۔ ظاہر ہے، اس کے بجائے ''اب مذکر ہے' درج ہونا چاہیے۔ آبی کم ماتمی کم جامد گلے میں آبی اب خشکی دل کہابی/گھربار کی خرابی اندوہ پیچ تابی کم میر، مرثيه م یہاں متن شعر کے فل میں سہوہوا ہے۔ درست متن حسب ذیل ہے: جامه گلے میں آبی لب خشک دل کیا بی گھریاری خرابی اندوہ بے حسابی [آج] کیا جاتی دنیادیکھی [ ہے ] 🛠 ... 🛠 آج کیا جاتی ہے دنیادیکھی/ کچھتو چونڈ بے یہ ہے کرم کھہرے 🖧 جان صاحب پہلے مصرعے میں یہاں لفظ ہے' کی نشست بدل گئی ہے۔ درست مصرع وہی ہوگا جو سرلفظ میں فقر ے کی صورت میں درج ہے یعنی:'' آج کیا جاتی دنیادیکھی ہے''۔ آ فتایہ کھانا 🛠 سزا کے طور پڑھیٹر کھانا، سزایانا 🛠 منھ دھو تیا س کے آتا تو ہے اکثر آفتاب/ کھا دے گا آفتابه کوئی خودسر آفتاب 🖧 میر، ششم ظاہر ہے، یہاں شعر کے پہلے مصرع میں دولفظ'' دھوتے اوراس'' ٹائب میں مل گئے ہیں۔ مصر عے کی اصل صورت ہیہے ''منھ دھوتے اس کے آتا تو ہے اکثر آفتاب''۔ آماد 🛠 ختم 🛠 کوئی کھا جائے گر دو لقمے زیاد/اس کو کردے ہے معدے میں تو آماد 🛠 مصحفی، اول، درصفت اجوائن اییا معلوم ہوتا ہے کہ یہاں دوسرے مصر عے کامتن سہواً غلط قل ہو گیا ہے۔ کیونکہ موجودہ صورت میں لفظ آماد کو اماد پڑ ھناپڑتا ہے۔ آنچل ای چوڑی گوٹ، سنجاف کی گوٹ اس بوغیند میں مل جائے گی ددا/ نہ کر کے رکھ پٹاری میں یہ نچل کی اوڑھنی 🖓 رکمین یہاں پہلے مصر عے کامتن مخدوش ہے۔ شاید کوئی لفظ چھوٹا ہوا ہے۔

آئکھ کا لگ جانا 🛠 عشق ہو جانا 🛠 آئکھ نہ لگنے سے احباب نے/آئکھ کے لگ جانے کا چرچا كباتك مومن مصرعاول میں ایک لفظ شب ککھنے سے رہ گیا ہے حکمل مصرع یوں ہوگا:'' آنکھ نہ لگنے سے شب احمات نے''۔ آئکھ محچول/آئکھ چول(میم مکسور) 🛠 آئکھ چو لی 🛠 کیوں نہ نظر سے نہاں ہودے کہ طفلی میں بھی/آ نکھ مجھول ہی تھااس مہا نور کا کھیل 🕁 مصحفی ،ششم یہاں سرلفظ'' آنکھ مجھول/آنکھ محول'' ہے،اور شعر کے مصرع ثانی میں اسی کا صرف ہوا ہے۔لیکن اس صورت میں مصرع ناموز وں تھہرتا ہے۔ ہاں'' آنکھ مجھولیٰ' سے مصرع موز وں ہو جاتا ہے۔ بہر جال یہاں لفظ اور شعر کامتن دونوں کی مزید جانچ مناسب ہوگی۔ آ تُکھیں چندی ہونا (جیم فارس مضموم ) 🛠 آ تکھیں چند ھیا جانا 🛠 نرگس کی ہو گئیں چندی لگائے روز/اک پھول کی کٹوری میں کا جل ہی یار کے 🛠 جان صاحب صاف معلوم ہوتا ہے کہ پہلے مصرعے میں لفظ'' آئلھیں'' ہی ٹائب ہونے سے رہ گیا ہے۔ چنانچہ مکمل مصرع یوں ہوگا:''نرگس کی آنکھیں ہو گئیں چندی لگائے روز''۔ آئندہ 🖈 آنے والے، یعنی تازہ وارد 🛠 چند مدت ابتم اے پاران آئندہ رہو/ پیش ازایں یک چنداس ستی میں ہم رہ کر گئے 🛠 در د میری ناقص رائے میں یہاں بطور معنیٰ آنے والےٰ کے بجائے ' آنے والا' کا اندراج مناسب ہوگا۔ کیونکہ شعر میں تر کیپ'' باران آئندہ'' کی صورت میں سرافظ' آئندہ' جمع کے معنی دے رہا -4 آینهٔ ہزارنما 🛠 آئینہ جس میں بہت سی شکلیں ایک ساتھ نظر آئیں؟؟ 🛠 نیرنگ حسن سے جو تريمتصل ہوا/آ ئينۂ ہزارنمام ادل ہوا 🛠 مصحفی ہفتم صاف معلوم ہوتا ہے کہ مصرع ثانی میں میرا کی جگہ مراسہواً ٹائب ہوگیا ہے۔ درست مصر عے کی بەصورت ، وگى: `` آئىنىدُ بزارنمامىرادل ، وا`` \_ ابٹنا(اول مضموم دوم مفتوح) 🛠 نمایاں ہونا 🛠 خوبی کانقش ابٹنے لاگا بناؤے/تم بات خوب بوجھی جوہم کہی تھی مہمل 🛠 آبرو یہاں پہلے مصرعے میں لفظ اب چھوٹ گیا ہے۔ مکمل مصرع یوں ہوگا ''خو پی کانقش ایٹنے لاگا بناؤ

سےات' ۔ ابر قبله (مع اضافت) 🖓 بهت گھنا اور ساہ بادل جوخوب بر سے 🛠 کسو کی بادیں باروا شک آئلھوں سے نہیں تھمتے / برنگ ابر قبلہ آج میں شدت سے گریاں ہوں 🛠 میر ، سوم یہاں پہلے مصرعے کے اندراج میں تسامح ہوا ہے۔اصل مصرع حسب ذیل ہے:'' کسو کی یا درو میں اشک آنگھوں سے ہیں تھتے''۔ اتار بحاچراغ 🚓 چراغ جوکسی نظرا تارکریاکسی پر سے صدقہ اتارکر چورا ہے پر رکھد یتے ہیں 🛠 یہاں معنی میں کسی اور نظر کے بیچ میں لفظ کی ٹائب ہونے سے رہ گیا ہے۔ اترادنا(ادل مکسور) 🛠 اترانا 🛠 رجالوں کی طرح ہوتی ہےاتراد نا ہر دم/ جوصا حب ہوش ہے سو ان کے تیں کب منھدلگا تا ہے کہ آبرو یہاں مصرع اول میں لفظ اتر اونا'سے پہلنے نیڈ چھوٹ گیا ہے۔ دوسری بات بیدکہ اس شعر سے مصدر 'اترادنا' کی تانیٹ ظاہر ہوتی ہے، جب کدار دومیں تمام مصادر مذکر مستعمل ہیں ۔ایسی صورت میں یہاں مونث ککھاجا نامناسب معلوم ہوتا ہے۔ اتھکھیلی سے چلنا 🛠 شوخیاں کرتے ہوئے چلنا 🛠 راہ اُٹھکھیلی سے چلتا ہےتو کیا جانے ہے/کیا گذرتاسی خاک بسر پرصدمه 🛠 مصحفی، جہارم مصرع ثانی میں 'گذرتا' کے بعد لفظ ہے چھوٹ کیا ہے مکمل مصرع یوں ہے :' کیا گذرتا ہے سی خاک بسر پرصدمه'۔ ابنحہ (اول سوم چہارم مفتوح) کہ یرندے کے بازو، کبھی کبھی بازو اور پر دونوں مراد کیتے ہیں 🛠 مرغان دراز ابنچہ کو/اس اوج نے خاک پر گرایا 🛠 مومن ،قصیدہ یہاں اگر معنی کے ساتھ''جناح بمعنی باز دو یر کی جع'' کا بھی اضافہ ہوتو مناسب ہوگا۔ اجھوں(اول مفتوح) 🛠 آج بھی، ابھی 🛠 دہل رحلت کا بھادون نے بحایا/اجھوں لگ سانورابردیس چھایا 🛠 افضل، بکٹ کہانی مصرع اول میں بھادوں' کی جگہ بھا دون' سہواً ٹائپ ہواہے۔ ادیم(اول مفتوح، پاے معروف) 🛠 چیڑے کی جادر، چیڑے کا دسترخوان 🛠 طالع نہ ہوں تو یائے آ دمی کہاں فروغ / ہےخو بی سہیل سے رنگ اس ادیم کا 🛠 مصحفی، چہارم دوسرے مصرعے کے پیش نظر پہلے مصرعے کی درست صورت بیہ ہوگی:''طالع نہ ہوں تویائے کہاں

نہیں''۔ اگروڑا(واؤ مجہول) 🗞 برتن جس میں اگر ڈال کر جلاتے ہیں؟ ؟اگروٹا؟ ؟ میرے جننے کے تو ا\_لوگوبہت دن میں ابھی/ راج بی دائی نے منگوایا ہے اگر وڑ اعبث 🛠 جان صاحب اویر معنی کے آگے سوالیہ نشان سے یہی خلاہر ہوتا ہے کہ بہلفظ لغات میں نہیں ملا۔مزید بیر کہ اگر دٹا' لکھ کراس پربھی سوالیہ نشان لگایا گیا ہے۔اس نے فاروقی صاحب کا بیر مقصود معلوم ہوتا ہے کہ 'اگروڑا' کا'اگروٹا' کی ایک شکل ہونا یقینی نہیں ہے۔میرے پاس موجود لغات میں بھی'اگروڑا' نہیں ملا۔البتہ پلیٹس کے یہاں'ا گروٹا' کااندراج درج بالامعنی میں موجود ہے۔تاہم وہاں اس کا تلفظ سوم مفتوح کے ساتھ یعنیٰ اگر وٹا' بتایا گیا ہے۔ پیکھی خیال رہے کہ کاجل یارنے کے برتن کو بھی' تجروٹا'(سوم مفتوح) کہتے ہیں۔ اگرئی(اول مفتوح) 🛠 بھورا تحقی رنگ جواگر کا رنگ ہوتا ہے 🏹 اگرئی کا ہے گماں شک ہے ملا گیری کا/رنگ لایا ہے ڈویٹہ تر امیلا ہو کر 🛠 سید محد خاں رند اس لفظ کی صحت میں اہل زبان کے نز دیک خاصا اختلاف رہا ہے۔صاحب نوراللغات نے اس کی صحت کوشلیم نہیں کیا ہے، جب کہ فرہنگ آصفیہ کے مولف اسے مالکل درست لفظ مانتے ہیں۔دلچیپ بات ہیہ ہے کہانھوں نے اس کی صحت کا استناد سید محرخاں رند کے اسی درج بالا شعر سے کیا ہے۔ صاحب نور کہتے ہیں کہ درست لفظ ٰ اگری' ہے، جسے غلطی سے ٰ اگر ئی' سمجھا گیا ہے۔ ان کی دلیل ہے کہ اگر میں پانے نبیتی کے اضافے سے لفظ ٰ اگر کی ٰ ہی ہوگا ، اگر ئی ُنہیں۔میراخیال ہے کہ رند کے شعر میں پیلفظ جس طرح استعال ہوا ہے، وہاں اسے 'اگر کی' بھی پڑھا جا سکتا ہے۔ کیوں کہ بحر مل کے اس وزن میں صدر اور ابتدا میں فاعلاتن اور فعلاتن (بہتحریک عین) دونوں آسکتے ہیں۔اس لیےاگر مصرعے کے پہلے رکن کوفعلاتن مانا جائے تو اس صورت میں 'اگریٰ ہی درست تشہر ے گا۔عین ممکن ہے کہ کا تب کے سہو سے رند کے شعر میں 'اگر ئی'ا یک بارلکھا گیا اور پھر وہی چل پڑا ہو۔ بہ بھی ملحوظ رہے کہ دیوان رند مطبوعہ نول کشور پریس ہکھنو ، ۱۹۳۰ میں 'اگر ئی' ہی درج-اليحق و يعلو 🛠 حق[وه ہےجو]بلندكرتا ہے 🛠 معنى اليحق و يعلو كيو نكے سب يركھل نه جائيں/ دارنے البیتہ سراونچا کیامنصور کا 🗠 مصحفی ہفتم یہاں 'الحق' اور 'یعلو' کے درمیان میں واؤ کس عربی قاعدے سے ہے ، یہ میرے علم میں

میرے خیال میں یہاں سرلفظ کے آگے توسین میں 'بروزن فاعلن' کا اضافہ مفید ہوگا۔ کیونکہ بصورت دیگراہے بروزن فعلن بھی پڑ ھاجاسکتاہے۔ اندهباری 🖧 اند عیرا،اند عیری 🖧 روز قبامت بھول میں پتا ہوں مے/ کچھ نظر آتانہیں جب رات اندھیاری ہوئی 🛠 تایاں یہلے مصر بحے کامتن درست نہیں ہے۔غالباً نقل میں تسامح ہوا ہے۔ اند میر کہ تاریکی کہ وہی کیساں اند میر برت ہے/آساں چشم واکوتر سے ہے کہ میر، در مذمت ېرشگال... يهاں سرلفظ کے ساتھ قوسین میں بروزن فعول کا اضافداس لیے مناسب ہوگا تا کہ اندھیر بروزن مفعول جوزياده رائج ہے،اس سےالتیاس نیہ پیدا ہو۔ ان مناہٹ 🏠 ناسازی طبع 🛠 مرا دکھتا ہے جی بیران مناہٹ دیکھ کران کا/ ابلتا ہے بہت جب د کچتا ہوں میں ملال انھیاں 🛠 آبرو شعرمیں ان مناہٹ جس طرح استعال ہوا ہے،اس سےاس کی تذکیر کااظہار ہوتا ہے۔مزید بہ کہ دوسر ے مصر بحے کے معنی بہت صاف نہیں معلوم ہور ہے ہیں۔ انومان 🛠 اندازہ ، قیمت کا اندازہ 🛠 سرخی کا تجھ لبال کے انومان اور ہے/اس لعل کی پر کھنہیں ہر جوہری کے تیں 🛠 ناجی چونکہ بہلفظ بروزن مفعول اور بروزن مفاعیل دونوں طرح بولا جاتا ہے،اس لیے یہاں قوسین میں بروزن مفاعیل' کااندراج مفید ہوگا۔ اویر (بروزن فَعل) 🛠 مارے صفا کے دل میں ٹھہر تانہیں وہ حسن/ کاغذاو پر بی<sup>حس</sup>ن وصفا لکھر کھیں گے،م ☆ صحفی،اول میرے خیال میں اس لفظ کولغت بنانے کی ضرورت اس لیے نہیں ہے کہ اس میں 'واؤ' اعراب بالحرف ہے۔اوراس تلفظ کا لفظ ٰ ایر نضمین کے اسی حصے میں موجود ہے۔صحفی کے درج بالاشعر میں لفظ اویز کو ایڑ ہی لکھاجا ناجا ہے۔ اوٹ جانا 🛠 حیمیہ جانا 🛠 جگر میں چیٹم کے ہوتیاں ہیں داغ تب پتلیاں/نظر سےاوٹ تر اگال جب كداك تل جائة أبرو یہلے مصرعے میں دولفظ 'ہو تیاں' اور' پتلیاں' کو بہت د با کر بروزن فع لن پڑ ھا جائے ، تب مصرع

موزوں ہوتا ہے۔لیکن چونکہ اس زمانے میں شعرا اکثر ایسا کرتے تھے، اس لیے ممکن ہے بیمتن اسی طرح درست ہو۔ اود هو( دونوں داؤ معروف) کہ سری کرشن جی کا ایک دوست جس سے وہ قاصد کا کام لیتے تھے کہ جری پیٹی بمن سب مرگے ری/ بھئے کت کا گ اود هو کت رہے ری کہ افضل، بکٹ کہانی میرے خیال میں اس لفظ کے تلفظ میں داؤا دل معروف اور داؤ دوم مجہول ہے۔ ڈعکن فارلس کے میرے خیال میں اس لفظ کے تلفظ میں داؤا دل معروف اور داؤ دوم مجہول ہے۔ ڈعکن فارلس کے میرے خیال میں اس لفظ کے تلفظ میں داؤا دل معروف اور داؤ دوم مجہول ہے۔ ڈعکن فارلس کے میرے خیال میں اس لفظ کے تلفظ میں داؤا دل معروف اور داؤ دوم محبول ہے۔ ڈعکن فارلس کے میرے خیال میں اس لفظ کے تلفظ میں داؤا دل معروف اور داؤ دوم محبول ہے۔ ڈعکن فارلس کے میں مفتوح بھی سناجا تا ہے۔ ای ( اول مکسور ) کہ بید کہ نظر کر آبر دوضموں کا حال/ لیے جاتے ہیں ای سب ریختے کو کہ آبرو مول اول میں لفظ مضمون ' سہوا غاط ٹا تپ ہوا ہے اس کی جگہ مضمون باعلان نون ہوگا۔ ای ( اول مکسور ) کہ بید کہ نظر کر آبر دوضموں کا حال/ لیے جاتے ہیں ای سب ریختے کو کہ آبرو میں ان مصر عاول میں لفظ مضمون ' سہوا غلط ٹا تپ ہوا ہے۔ اس کی جگہ مضمون باعلان نون ہوگا۔ ایجادی جگ تازہ وضع کیا ہوا، نیا اور انوکھ کہ اس زاری وغم پر نا زاں نہ ہوں کی کر آبرو مضمون کا حال' ۔ ہیں ای مطرع ای میں لفظ مضموں ' سہوا غلط ٹا تپ ہوا ہے۔ اس کی جگہ مضمون باعلان نون ہوگا۔ ایجادی جا گیرز الی ہے کہ نوازش جس ای مطاہ ہر ہے، شعر کے پہلے مصر عوام میں ن خار وی میں خار اس نہ ہوں کیونگر/ منصب ہے ہی جس ای مطاہ ہر ہے، شعر کے پہلے مصر عوام میں نہ خار میں خار وی میں نہ ای کا ہے۔ سے کچھ لفظ چھوٹ گئے ہیں۔

☆☆☆

عبدالرشيه

## اردولغت

(تاريخي اصول ير)

اکروڑا=اکڑوڑا: (زچہ خانہ) کسیلی دواؤں کا ایک جوشا ندہ جوز چہ کو آبدست کے لیے دیتے ہیں: میرے جننے کے تو اے لوگو ابھی دن ہیں بہت آن تب بھی دائی نے منگوایا ہے اکروڑ اعیث (جان صاحب) موتا ہے' ۔ ہوتا ہے' ۔ الوک؟=اٹوک: (1) بے روک ٹوک، کھلے بندوں ۔ (۲) (قدیم) تجاب، پردہ، آڑ: الوک؟= وگوئی کہ نفذ خرچ کرے سو رکھے ہے روگ (دیوان آبرو)

(فرہنگ آنندراج)

CONTENDING, SATISFYING, MAKING (ONE) TO ONSENT OR ACQUIESCE, RECEIVING INTO FAVOUR, RETIRING.

ENCYCLOPEDIC DICTIONARY OF PERSIAN, ARABIC AND ENGLISH (VOL-1)

FRANCIS JOHNSON (REPRINT 1990)

**اجرک**: ایک درخت جس میں پھل نہیں آتا۔ ( دیوانِ جان صاحب <sup>مع</sup> فرہنگِ مفیدہ، نظامی بدایونی <sup>ط</sup>بعِ ثانی <sup>م</sup>ص ۷۸۷)

**بزمِ هم نفساں** (زنده ادیوں *پرتح ری*) سرورالہدی



شفیع جاوید کے افسانے تو میں نے بعد میں پڑ ھے، ان کی تقیدی نثر پہلے مطالع میں آئی۔ 2006 میں بہاراردوا کیڈمی نے حسن نعیم پر ان کا لکھا ہوا مونو گراف شائع کیا۔ ان دنوں حسن نعیم کی شاعری میں میر کی دلیے پیدا ہو چکی تھی۔ میں نے حسن نعیم کا دہ کلام بھی تلاش کر لیا تھا جو ان کے کسی مجموع میں شامل نہیں ہے۔ میرا ایک مضمون ''حسن نعیم کا منتشر کلام' کے عنوان سے کتاب نما میں شائع ہوا تھا۔ شفیع جاوید کا ایک مضمون اطف الرحمٰن کی غز الوں کے مجموع میں شامل نہیں ہے۔ میرا ایک مضمون ''حسن نعیم کا منتشر کلام' کے عنوان سے میں خیمہ گل' میں شائع ہوا تھا۔ شفیع جاوید کا ایک مضمون اطف الرحمٰن کی غز الوں کے مجموع میں شامل نہیں ہے۔ میرا ایک مضمون اطف الرحمٰن کی غز الوں کے مجموع میں شامل نہیں ہوا تھا۔ شفیع جاوید کا ایک مضمون الطف الرحمٰن کی غز الوں کے مجموع میں درشت میں خیمہ گل' میں شائع ہوا تھا۔ شفیع جاوید کا ایک مضمون الطف الرحمٰن کی غز الوں کے مجموع میں درشت میں خیمہ گل' میں شائع ہوا تھا۔ نیز کسی اور دنیا میں لیے جارہ ہی ہے۔ تخلیقی شان کے ساتھ الی میں خیمہ گل ' میں بطور پیش لفظ شامل ہے۔ یہ محموعہ 2012 میں شائع ہوا۔ محصان دوتر میں کے میں شائع ہوا۔ میں خیمہ گل ' میں بطور پیش لفظ شامل ہے۔ یہ محموعہ 2012 میں شائع ہوا۔ محصان دوتر میں کے ساتھ الی میں خیمہ گل ' میں بطور پیش الفظ شامل ہے۔ یہ محموعہ 2012 میں شائع ہوا۔ محصان تھا کے ہوں میں ایک خیر کی کے بیش لفظ کا ہور خاص ذکر کیا تھا۔ وہ کہنے گے کہ آپ پٹیڈ آ کیں تو شفیع جاوید سے دار من محصن محمول کے پیش لفظ کا موت خور ہوں کے لیے ذہر کا موقع نکال لیت تھے۔ اب ایں لگتا ہے کہ لطف الرحمٰن محصن میں خیر کی کی کی موقعوں پر شفیع جاوید کے ذکر کا موقع نکال لیت تھے۔ اب ایں لگتا ہے کہ لطف الرحمٰن محمول کے تو کی کے ہوں میں ایک خوبی ہیں ہے کہ اگر کوئی تحریر موقعوں پر شفیع جاوید کے میں میں ہوئی کے کر کی میں میں میں میں میں میں میں میں ہوئی ہے ہو میں کے کوئی کے ہے کہ اگر کوئی تحریر کی موتوں نے شفیع جاوید ہے خیم مونی کی کھی ملا قات نہیں ہوئی کے کر کیا این چہوں ہوں کر ائی تھی۔ موجو ہو میں ایک نوبی میں میں کی کوئی ہی ہوئی ہے کہ کو کی کھوں ہو کے کے کی کھوں ہوئی کی کہ ہو ہو ہو ہوں کر ایکی تھی ہو ہو ہے ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہوں ہوں کر ہو ہوں ہوں ہوئی کی کر نو میں ایک ہو ہ

الرحمٰن نے مجھ سے کبھی نہیں یو چھا کہتم نے شفیع جاوید کی کوئی کہانی پڑھی ہے پانہیں ۔البتہ شیم حنق نے اتن مرتبہ فیع جاوید کی کہانیوں کا ذکر کیا ہے کہ مجھے پہلی فرصت میں ان کے دومجموعے' رات، شہراور میں' اور' بادبان کے ٹکڑ بے' حاصل کرنے پڑے۔لطف الرحمٰن شفیع جاوید سے ملاقات كرانے سے قبل رخصت ہو گئے کیکن ایک معنی میں انھوں نے شفیع جاوید سے غائبانہ تعارف تو کرا ہی دیا تھا۔ کوئی دوسال کا عرصہ ہوا میں نے دبلی سے شفیع جاوید صاحب کوفون کیا کہ پیندآ رہا ہوں آ ب سے ملناحا ہتا ہوں۔انھوں نے خوشی کا اظہار کیا۔ میں وقت پران کے گھر حاضر ہو گیا۔اس حاضری میں لطف الرحمٰن ایک مرتبہ پھریا دآئے ۔ شفیع جاوید کی آنگھیں نم ہوگئیں کہنے لگے دیکھئے انسان رخصت ہوجاتا ہے مگراس کی نیکیاں خوشبو کی طرح پھیل جاتی ہیں۔لطف الرحمٰن کے تعلق ے وہ کچھ باتیں کرنے لگے۔ شام ڈھل رہی تھی اور بیدوہ شام تھی جوعظیم آباد کی تھی۔ **می**ں نے اس شہر کوجن شخصیات سے پیچاناان میں ایک اہم نام کلیم عاجز کا ہے۔لطف الرحمٰن کے کلیم عاجز سے گہرےمراسم تھے۔لطف الرحمٰن کی رحلت پرکلیم عاجز نے مجھ سے جس دکھ کا اظہار کیا تھا اس کی یاد بھی تازہ ہوگئی۔ شفیع جاوید سے اس ملاقات میں زیادہ گفتگواس لیے نہیں ہوئی کہ مجھ پرافسر دگی کی کیفیت طاری تھی۔ جن دوشخصیات کی دجہ سے پٹنہ میرے لیےاہم تھاوہ دونوں رخصت ہو پکل تھیں اور شفیع جاوید کی شکل میں میں ان دونوں کودیکچ بھی رہاتھا اور س بھی رہاتھا۔ شفیع جاوید نے اپنی لائبریری دکھائی جس میں اردو کی چند کتابیں تھیں۔ انھوں نے بتایا کہ میں نے اردو کے تمام رسالے اور کتابیں ایک لائبر بری کو دے دی ہیں اب میرے پاس اردو کی کوئی قابل ذکر کتاب نہیں ہے۔ کبھی کچھ پڑھنے کی خواہش ہوتی ہے تو کسی کو کہہ کر منگوالیتا ہوں۔ انگریز ی کی کتابوں کے تعلق سےانھوں نے صرف بدکہا کہ بد کتابیں بھی میر ے مطالع میں رہی ہیں۔ آپ انہیں دیکھ سکتے ہیں اور لے سکتے ہیں۔ایک بزرگ ادیب جس کے گھنوں میں تکلیف تھی اور جو بہت تیزی کے ساتھ قدم نہیں اٹھار ماتھا اس نے مجھےجس شفقت کے ساتھ دروازے تک لے جا کر رخصت کہادہ میں بھول نہیں سکتا۔ یہ بتانا تو میں بھول ہی گہا کہ ملا قات کے درمیان انھوں نے عظیم آباد کی بس دومتین شخصیات کا ذکر کیا۔اینے بارے میں کوئی گفتگونہیں کی۔ نہ کسی افسانے کا ذکر چھیڑااور نہ ہی اپنے او پر لکھے جانے والے کسی مضمون کا۔وہ دھیرے دھیرے قدم اٹھاتے ہیں۔آ ہستہ بولتے ہیں جب دیکھتے ہیں تو لگتا ہے کہ ایک دنیاان کی نگاہوں کے سامنے ہے۔ سامنے والابھی اس دنیا کا حصبہ ہےاور وہ چاہتے ہیں کہ جود نیاان کی نگاہ میں ہے وہ سامنے دالے کی نگاہ میں بھی آ جائے۔

لیکن وہ اس بات پرزور دیتے رہے کہ کسی شہر پر اگر زوال آتا ہے تو اس کے ذمہ دار اس شہر کے لوگ بھی ہوتے ہیں۔وقت کومور دالزام تطہر انا کہاں تک درست ہے۔ کہنے لگے بیدوہ عظیم آباد نہیں جو میراعظیم آباد تھا۔ جس سے مجھے عشق رہا ہے۔ جہاں میں نے کلیم الدین احمد، اختر اور ینوی، قاضی عبدالود ودکود یکھااور بعد کو جس شہر میں کلیم عاجز، عطا کا کوی، رضا نفو ی واہی وغیر ہ نے اپنے تضی عبدالود ودکود یکھااور بعد کو جس شہر میں کلیم عاجز، عطا کا کوی، رضا نفو ی واہی وغیر ہ نے اپنے تفن کے چراخ روثن کئے کیسی کیسی شخصیات تھیں، لوگ یہاں آتے تصوتہ یہیں کے ہوجانا جاہتے شخن کے چراخ روثن کئے کیسی کیسی شخصیات تھیں، لوگ یہاں آتے تصوتہ میں لی جا تھا جا میں علی میں ایک میں تھا ہے میں تھی میں کرتا۔ اس کی بڑی مثالیں تاریخ میں ل جا کہیں گی۔ ہو ون تگر میں ہے اس میں وہاب اشر فی صاحب کا بھی مکان ہے جہاں میں ایک مرتبدان کی زندگ میں حاضر ہو چکا ہوں ۔

شفيح جاويد سے رخصت ہوکر میں سنری باغ آگیا تھامگر بہ شام میرے لیےافسر دہ کردینے والی تھی۔ مجھ شفیح جاوید نے ایک ایسی دنیا کی سیر کرائی جس میں زندگی کے آثار تھے، گوکہ وہ نگا ہوں ے اد جھل تھے مگر انہیں محسوس کیا جاسکتا تھا۔ میں جہاں تھر اہوا تھا بیا شوک راج پتھ ہے جو پٹنہ کا مصروف ترین علاقہ ہے۔ اسی سے متصل گاندھی میدان ہے۔ شفیع جاوید سے بیدملاقات ایک ایسے دقت میں ہوئی تھی جب پٹنہ میرے لیےایک غیر کی طرح تھا۔ گو کہ لوگ ایک دوسرے کو جانتے ہیں مگر یہ جاننا بھی کیا جاننا ہے کہآ کسی کومحسوں نہ کرسکیں۔اس مرتبہ جب چھٹیوں میں وطن جانا ہوا تو میں نے شفیح جاوید سے ملاقات کی خواہش خاہر کی توانھوں نے بیہ کہ کر منع کیا کہ میر ی طبیعت ٹھیک نہیں ہےآ پ سے پھر بھی ملاقات ہوگی لیکن انھوں نے بیدتا کید کی کہ موسم بہت سخت ہے آ پ پینہ میں ادھرا دھرنہ جائیں، یہاں تو دھول اڑتی ہے آپ بیار ہوجائیں گے۔سید ھے دہلی کے لیےروانہ ہوجائیے۔ جب انھوں نے کہا کہ پٹنہ میں دھول اڑتی ہےتو بید دھول میرے لیے موسم گر ما کی دھول ہی نہیں بلکہ وہ دھول بھی ہے جوفکروخیال کےزوال کے بعدکسی شہر میں اڑا کرتی ہے۔ وہ بار بار بیہ کہتے رہے یہاں دھول اڑر ہی ہے۔غطیم آباد میں اب دھول بہت ہے۔ د ہلی آنے کے بعد شفیح جاوید صاحب سے کئی مرتبہ فون پر بات ہوئی مختصر بھی اور کمبی بھی۔ شفیح جاویدکوایک کہانی کار کےطور پر میں نے بعد کو جانا کثر ایسا ہوا کہ کوئی کہانی پڑھی اور میں نے انہیں فون کیا۔ کوئی اقتباس ، کوئی جملہ میں پڑھ کر سنا تا تو وہ اکثر اوقات خاموش ہوجاتے لیکن میرے سوال کے جواب میں انہیں کچھ نہ کچھ بولنا پڑتا تھا۔ میرے لیے بیہ سارا معاملہ یوں دلچہ سے

تھا کہ بلراج مین راکے بعد میں نے شفیع جاوید ہی سے ان کی کہانیوں کے مارے میں اس طرح گفتگو کی ہے۔ مین را مجھانی کہانیوں کا پس منظر بتاتے تھےاور میں حیران ہوتا تھا کہ کہانی میں بظاہر بیہ پس منظرکہاں نظراً تا ہے۔ شفیع جاوید نے بھی اپنی کئی کہانیوں کے بارے میں بات کرتے ہوئے پس منظر کی طرف اشارہ کیا ہے۔ میں ان سے اکثر کہتا ہوں کہ دیکھتے اس پس منظر میں میر ی دلچیں اس وقت تک ہے جب تک کہ آپ بتارہے ہیں۔ جب میں کہانی دوبارہ شروع کروں گا توبیہ سب بھول جا ؤں گا۔توجواب ملتامیں بیرکب جا ہتا ہوں کہ آپ اس پس منظرا درسیاق کو یا درکھیں۔ کوئی ایک ہفتہ ہوا پیٹنہ سے شفیح جاوید صاحب کا فون آیا کہ میں دبلی آر ہا ہوں ۔ نوئیڈ امیں اپنے نواسے کے گھر پر کٹم ہروں گا، آپ سے ملاقات ہو سکتی ہے؟ دودن پہلے میں نوئیڈاان کے نواسے کے دولت خانے پر حاضر ہوا۔ دوسال کے بعد شفیع جاوید صاحب سے بید دوسری ملاقات تھی۔ وہ یہلے سے کچھ کمز ورنظرائئے ۔وہ پہلے بھی دھیرے دھیرے چلتے تھے اوران کا قدم زمین سے بلند نہیں ہوتاالبتہ سیڑھیوں سےاتر تے اور چڑ ھتے ہوئے قدم اٹھ جاتا ہے۔ان کے چلنے سےایک خاص قتم کی آواز کلتی بے ظاہر ہے کہ بہایک عمر کی ریاضت اور تھکن کا استعارہ بھی ہے میں نے بہت زیادہ انہیٰں اس طرح چلتے ہوئے تونہیں دیکھا مگر اس رفتار پرایک زندگی کا گمان ہوتا ہے۔ میں نے انہیں تیز قد موں سے چلتے ہوئے نہیں دیکھا ہے لیکن مجھ محسوس ہوتا ہے کہ ان کی شخصیت میں فطری طور پرایک خاموثی اور آ متلی موجود ہے۔وہ اپنی رفتار اور گفتار سے سبقت لے جانے والےلوگوں میں ہرگزنہیں ہیں۔ان کے ساتھ چلتے ہوئے ایسالگا کہ جیسے علم وادب کی ایک دنیاان ے ساتھ گردش میں ہے ۔ ست رفتاری ایسے عالم میں کوئی معنیٰ نہیں رکھتی میں نے بہت تیز گفتار اور تیز رفنارعلمی اورا د بی طور پر گھہرا ہواد یکھا ہے ایسے لوگ پی تاثر دینے کی کوشش کرتے ہیں کہ کہج کی کرختگی اور تیزی ان کی علمی، دہنی اورتخلیقی کم مائیگی کو چھیا لے گی شفیع جاوید کا اب چلنا پھرنا ایسا معلوم ہوتا ہے جیسےایک آ دمی این ست رفتاری کے ساتھ تیز رفتارد نیا کو قریب سے دیکھنا چا ہتا ہے۔ اسے پہنچی تو معلوم ہو کہ خوداس کی تیز رفتاری ز مانے سے کتنی مختلف رہی ہے۔ شفیع جاوید دہنی طور یر نہایت ہی فعال ہیں حافظہ بہت اچھا ہے کلا سکی اور جدید ادب کے بہت سے شعری اور نثری ۔ گلڑ ےانہیں یادییں۔وہ ان گلڑوں سے عام زندگی میں جو کام لیتے ہیں اسے بھی ایک تہذیبی ممل کے طور برد کھنا جا ہے۔ **می**ں نے ریچھ محسوس کیا ہے کہ شفیع جاوید کے چھوٹے قدم اوران چھوٹے قدموں کی ست رفتاری زمانے کوآئینہ دکھارہی ہے۔ پیچ یو چھیے توشفیح جاوید کے انسانے بھی زمین

<u>سے لگ کر چلتے ہیں وہ جابے جتنابھی خیال آرائی سے کام لیس بالآخرا فسانے کوزینی سطح پر آنا ہوتا</u> ہے۔اس ملاقات میں میں نے کوشش کی کہان کے افسانوں کے بارے میں گفتگو کی جائے۔ میرے ذہن میں یہ سوالات تھے۔ آپ کن ادیوں سے متاثر رہے ہیں۔افسانہ نگاری کا آغاز کس طرح ہوااور وہ افسانوں کے بارے میں کیا سوچتے ہیں؟ اپنے عہد کے افسانہ نگاروں کے تعلق ے ان کے کیا خیالات ہیں؟ خلاہ ہر ہے کہ میر ے سوالات میر ے ذ<sup>ہ</sup>ن میں تھے اور میں نے ان ے سامنے سوالنا مدتو رکھانہیں تھا۔ جہاں سے گفتگو شروع ہونی تھی فطری طور پر شروع ہوگئی۔ میں <sup>-</sup> پچھ ما تیں درمیان میں نقل بھی کرتا رہا۔ بہ ملا قات کوئی دو گھنٹے کی تھی۔ پیج یو چھیے تو بلراج مین را ے بعد شفیع جاوید کی گفتگو نے مجھے بہت متاثر کیا۔مغربی ادب کا مطالعہ بھی ان کا اچھا خاصا ہے، لیکن وہ مطالعے کا رعب جمانانہیں جائے ۔ بلراج مین راکے یہاں ایک غصہ تھا جوا کثر اوقات سامنے والے کی مشکل میں اضافہ کردیتا تھا۔ شفیع جاوید کے یہاں کوئی غصبہیں ہے۔ وہ گفتگو کے انداز میں افسانے کے تعلق سے اتنی اہم باتیں کہہ جاتے ہیں کہ چرت ہوتی ہے۔وہ بزرگ افسانہ نگار ہیں، مگر خیالات کی سطح پران کے یہاں بڑی تازگی ہے۔ پلاٹ، کردارادراس قسم کی دوسری چز <sup>ی</sup> جن کا ذکرافسانوں کے **تعلق سے ہوتار ہتا ہے وہ ان سے بیز ارنہیں ۔ مگروہ پلاٹ نگاری ا**ور کردار نگاری کی گردان کرنے دالوں سے خوفز دہ نظر آئے۔انھوں نے ایک دافتح کا ذکر کیا کہ کسی ن انہیں فون کیا کہ آپ کی کہانیوں میں چھ اصلی نظر نہیں آتا۔ جواب میں صرف اتنا کہا کہ اصلی اور نقلی کیا ہوتا ہے۔ آپ کوا گر پچھ اصلی نظر نہیں آتا تو آب مت پڑ جیے۔ جن کے یہاں اصلی نظراً تا ہےان کو پڑھئے اور مجھے معاف کردیجئے۔ پھر اصلی اور نقلی پر کچھ باتیں ہونے لگیں اور انھوں نے افسوس کا اظہار کیا کہ ہمارا ادبی معاشرہ ابھی تک ادب کے بنیا دی معاملات کو بہتر طور پر سمجھنہیں سکا ہے۔ضرورت اس بات کی ہے کہ پہلے ادب کی بنیادی قدروں کو سمجھا جائے۔ وہ بیر کہنے لگے کہ میری کوئی کہانی ایک معنی میں نقلی نہیں ہے۔ میں نے جو پچھ ککھا ہے وہ سب میرے وجود کا حصہ ہےاور وہ میر تے تجربے میں آیا ہے۔اب خلاہر ہے کہ میں جس طرح سوچتا اور لکھتا ہوں اس میں یہ تج بے فطری طور پر کہانی بنتے جاتے ہیں اور میں پچے یو جھے تو افسانے کوافسانہ بنانے کی کوشش بھی کہاں کرتا ہوں۔افسانہ کیسے شروع ہوتا ہے، کب شروع ہوتا ہے، خیال کب ہاتھ پکڑ کر کہتا ہے کہ میں حاضر ہوں،طبیعت کی افتاد کس طرح قلم اٹھانے پر آمادہ کرتی ہے۔ یہ سارے معاملات دوسروں کے لیےاہم ہو سکتے ہیں میں تو صرف پیکہتا ہوں کہ بس طبیعت آمادہ

ہوتی ہےاور میں لکھنے لگتا ہوں۔ ذہن میں کوئی واقعہ یا خیال تور ہتا ہی ہےاوراس میں میری شخصیص کیا ہے۔ اس گفتگو میں شفیع جاوید نے ریچھی بتایا کہ موادان کے لیے Faction ہے اور تکنیک Fuision۔

ہد بات بہت کم لوگوں کو معلوم ہے کہ شکیلہ اختر شفیع جاوید کے والد کی اپنی ماموں زاد بہن تحییں۔اس تعلق سے اختر اورینوی شفیع جاوید کے پھو پیا ہیں۔اور شکیلہ اختر شفیع جاوید کی اہلیہ کی این چازادخالہ بھی تھیں۔انھوں نے بہ بھی بتایا کہ جب میں سوشولوجی میں ایم۔اے کرنے کے ب لیے پٹنہ یو نیورٹی میں داخلہ لیا تو کلیم الدین احمد نے یو چھا کہتم نے اردویا انگریزی میں کیوں داخلة بين ليا- توان كاجواب تقاكه انكريزي ميں داخله نه لينے كاسب تو آپ كاخوف ہے اور اردو میں اختر اور بینوی کے خوف نے داخلے سے روکا کلیم عاجز شفیع جاوید کے پیچ میٹ تھے وہ اردو میں تصاور یہ یوشولو جی میں ۔انھوں نے اس زمانے کے کئی قصیصی سنائے۔شفیع جاوید نے بتایا کہ در بھنگہ سے جزیرے نام کی ایک کتاب شائع ہوئی تھی اس میں کچھنتخب انسانے تھے اس میں کلیم عاجز کاایک افسانہ کمبےقد کا آ دمیٰ بھی تھا جسے عام طور پر پسند کیا گیا مگروہ شاعری کی طرف نکل گئے مگران میں فکشن لکھنے کی بے بناہ صلاحیت تھی ۔ شفیح جاوید کاصل نام ایس ایم شفیع الدین ہے۔ انہیں شفیع جاوید بنانے میں ان کے بچازاد بھائی سید محمر صغیر الدین کا اہم کردار ہے۔وہ صغیر الدین جاوید لکھتے تھے۔ گریجویشن ہی میں ان کا انتقال ہوگیا۔ شفیع الدین نے کہا کہ جاوید کو میں مرنے نہیں دوں گا۔ جب انھوں نے شفیح الدین سے خود کو شفیع جاوید ککھنااور کہنا شروع کیا تو دالدین نے اس کی مخالفت کی تھی مگرانھوں نے کسی کی پات نہیں مانی۔ شفیع حاوید کہتے ہیں کہ خلیل جبران کو پہلی مرتبه صغیرالدین جاوید کی تحریک پریڈ ھا۔ والد کوادب سے نفرت سی تھی اور وہ چاہتے تھے کہ میں ادب کی کتابیں نہ پڑھوں۔والد کے خوف سے عیسا ئیوں کے قبر ستان چلا جاتا تھا اور وہاں بیٹھ کر کتابیں پڑھتا تھا۔ شفیع حاوید کے دادا امیرالدین امیر گیادی بہت اچھےا شعار کہتے تھے۔ان کا ایک قلمی دیوان بھی تھا۔ان کے دادا کے چھوٹے بھائی عرش گیاوی مومن کے شاگرد تھےاوران کی کلیات کلکتے ہے چھپی تھی۔ شفیع جاوید کہتے ہیں کہ اس زمانے میں میں نے ایم اسلم اورمنشی فیاض علی کو پڑھنا شروع کردیا تھا۔اس زمانے میں'' آستانہ'' نام کا ایک رسالہ دبلی سے نکلتا تھا، یہ مذہبی رسالہ تھا۔ شفیع جاوید نے اعتراف کیا کہ میں نے اس رسالے کو پڑھ کرنٹر لکھنا سیکھا اور زبان سيصى يشفيح جاويدايي كسى بزرك بإجم عصرا فسانه نكار كتعلق سے اس طرح عقيدت كاا ظهار نہيں

کرتے ہیں۔انھوں نے کئی افسانہ نگاروں کے نام لیے مگر یہ ہیں کہا کہان کی فلاں کہانیاں گریٹ ہیں اور میں نے ان سے بیسب کچھ سیکھا ہے۔ مجھےاندازہ ہوا کہ شفیع جاوید نے ان افسانہ نگاروں كااچھا خاصہ مطالعہ كہا ہے، جنہيں ہم دوسرے باتيسرے درج كااديب كہتے ہيں۔ وہ كہنے لگے کہ دیکھئے آپ کو پڑھنا تو پڑے گا۔ پڑھتے پڑھتے کون سی چیز آپ کے دل دد ماغ میں جگہ بنالیتی ہے اور کون سی فکر کی اہر کہاں سے آئی ہے اس کا فیصلہ مشکل ہوتا ہے۔ بڑے ادب کے تقاضے اپنے ہ، لیکن وہ ادب بھی بعض اوقات ہمیں فکر وزبان کی سطح پر کچھ دیتا ہے جسے ہم بڑا ادب نہیں کہتے۔انھوں نے کرشن چندر کا نام لیااور وہی بات کہی جو بلراج مین را کہا کرتے تھے کہ 1950 سے پہلے کرش نے جولکھا ہے وہ بہت اچھا ہے۔ اسی طرح وہ انتظار حسین ، قرۃ العین حیدر ، بلراج مین راونیرہ کا ذکرکرتے رہے۔انھوں نے بیڈھی کہا کہ دیکھئے ''گردش رنگ چین'' بہت پہلے پڑھی تقی اب پڑھتا ہوں تو کسی اور کیفیت سے گز رتا ہوں۔ میں نے اختر اورینوی کی تین چار کہانیوں کا حوالہ دیاوہ اس لیے کہ ابھی تک اختر اورینوی کی کسی کہانی کا ذکر میں نے ان کی زبان سے نہیں سنا تھا۔ کہنے لگے بالکل بہ سب اچھی کہانیاں ہیں لیکن آپ کونہیں لگتا کہ وہ کہیں کہیں تقریر کرنے لگتے ہیں۔تقریر ہوگی تو پھروہ کہانی کیسے بنے گی۔ ہاں تقریر بھی ہواور ہمیں محسوس بھی نہ ہو کہ تقریر ہور ہی ہے تواور بات ہے۔ شفیع جاوید نے اپنے پاکستان کے ایک سفر کا ذکر کیا، وہاں کے ادیبوں نے ایک جلسہان کے اعزاز میں منعقد کیا تھاانھوں نے ایک کہانی پڑھی۔اس جلسے میں سلیم احمہ،ا نظار حسین اور سلیم الرحمٰن وغیرہ موجود تھے۔ کچھ سوالات بھی کئے گئے۔ میں نے شفیع جاوید سے درخواست کی که آپ این یادداشت ککھتے تو کہنے گئے کہ وہ تو میں ککھتا ہوں ڈائری کی شکل میں اور یں نے ان کی ایک چھوٹی سی ڈائری دیکھی جس میں انگریز ی بھی ہےاورار دوبھی۔ میں نے پو چھا کہ آپ پہلے انگریز ی میں لکھتے ہیں یا اردو میں تو کہنے لگے جس میں طبیعت حابتی ہے لکھنے لگتا ہوں۔ شفیح جاوید گفتگو میں بعض ادیبوں اور مفکروں کے جملے بھی دہراتے ہیں جوزیادہ تر انگریزی میں ہیں۔ یہ جملے بتاتے ہیں کہ خیال کی کیااہمیت ہےاورزندگی کے معاملات یرغورکرتے ہوئے کیونگرکسی ادیب کے خیالات بادا تے ہیں۔ شفيع جاويد سے دوسری ملاقات کا ذکر جاری تھا کہ تیسری ملاقات کی صورت نکل آئی کل 8 اگست کی شام ان سے ملاقات ہوئی۔ میں نے اس ملاقات میں ان سے دریافت کیا کہ آپ شام اوررات کے بارے میں ایک تخلیق کار کی حیثیت سے کس طرح سوچتے ہیں۔وہ اس سوال کوئن کر

مسکرانے لگے۔ شفیح حاوید کی گفتگو سے اندازہ ہوا کہ اگر عام تجربوں پر نئے سرے سے غور کیا جائے تو کچھ نئے پہلونکل آتے ہیں۔ شفیع جاویدا بنی گفتگوادر افسانے میں بھی عَام حقائق کے درمیان سے پچھالی باتیں پیدا کردیتے ہیں کہ چیرت ہوتی ہے مگراس عمل میں ان کے یہاں کوئی شونہیں ہے۔ شفیع جاوید کے پاس جوزیان ہے وہ بہت مانوس ہے۔ عجیب بات ہے کہ وہ گفتگو میں کچھاس طرح اس کی بندش کرتے ہیں کہ سادگی قائم رہتی ہے مگر تہدداری بھی پیدا ہوتی جاتی ہے۔ ان کیتر بر اور تحریر میں بڑی مشابہت ہے۔ گفتگو پر بھی مجھے کہانی کا گمان ہوتا ہے۔ میں نے دریافت کیا کہ آب افسانہ ایک ہی نشست میں مکمل کر لیتے ہیں؟ انھوں نے کہا کہ میں ایک نشست میں افسانہ کمل نہیں کر سکتا۔ ہاں اس کا فارمیٹ نیار ہوجا تا ہے۔ ترمیم واضافہ کرتا رہتا ہوں۔انھوں نے پیچھی بتایا کہ میں نے زیادہ تر افسانے رات میں لکھے ہیں۔رات کی خاموشی انسانے کی فضا کوداخلی طور پر کچھاور بنادیتی ہے۔ وہ یہ بھی کہنے لگے کہ میں افسانہ رات میں پڑھتا ہوں۔وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ خیال مجھے لیے پھرتا ہے۔خیال سے مجھےزبان کا خیال آیا کہ آپ کو زبان تونہیں لیے پھرتی ہے۔انھوں نے کہانہیں ، خیال پہلے ہے۔ میں سمجھ رہا ہوں آپ کیا کہنا چاہتے ہیں۔ میں نے احمر ہمیش کی کہانی 'کہانی مجصل صح کا ذکر کیا۔ مسکرانے لگے۔ وہ تو بہت ا جما لکھتے تھے۔ کہانی انھیں کلھتی ہوگی ۔ شفیع جاوید نے کرداروں کے تعلق سے بتایا کہ بیسب اصلی کردار ہیں۔سارے نام حقیقی ہیں اور واقعات بھی تیج ہیں۔ ہاں میں نے ان کی پیش کش میں خیال آرائی ضرور کی ہے۔ وہ اپنے افسانوں کویا دداشت کا نتیجہ قرار دیتے ہیں۔ مجھےانھوں نے اپنا افسانوی مجموعہ ''رات، شہراور میں'' بیلکھ کرعنایت کیا ''اپنی ان یادوں کے ساتھ جنھوں نے مجھ سے بدانسانے کھوائے۔''یا دوں کا معاملہ اس قدر پھیلا ہوا ہے، اس کے اور چھور کا اندازہ نہیں ہوتا۔ کڑیاں جڑتی جاتی ہیں اور کبھی وقت کے ساتھ ٹوٹ جاتی ہیں ۔ وقت بھی دل و د ماغ سے یا دوں کو محوکر دیتا ہے اور کبھی یا دیں مشکل میں اضافہ کر دیتی ہیں۔ پچ تو ہیے کہ اگریا دیں تخلیقی سطح پر دھند لی نہ ہوجا کیں توان میں نئی زندگی کے آثار پیدانہیں ہوتے۔ شفیع جاوید کےافسانوں میں جویادیں ہیں ان کابڑاتعلق خودان کی زندگی اور آس یاس کی دنیا سے ہے۔ یادیں وہ بھی ہیں جن کا رشتہ یرانی قدروں سے ہے جو دھیرے دھیرے نئی تہذیب کی چیک میں گم ہوتی جاتی ہیں۔ ٹئ تہذیب سےان پرانی قدروں کا ٹکراؤ ہوتا ہے۔ کٹی نقادوں نے شفیع جاوید کے افسانوں میں اس ٹکراؤ کی نشاندہی گی ہے۔ شفیح جاوید کے افسانوں میں جو یا دداشت ہے اس کا کوئی تعلق ا نظار

''شام اتر نے لگی تو صلی بط کاس وقت باقر میاں برگد کے سے سے ایکھ اور کمی سانس لے کر دوقد م آگے بڑ ھے ہی تھے کہ چپل داغ مفارقت د کے گئی اوران کا دایاں تلوہ چپل سے نگل کر کنکڑ یوں پر پڑ گیا اب تک ان کے پاؤں نے زمین کا ذائقہ نہ جانا تھا اس لیے تکلیف کے ساتھ جھک کر انھوں نے ٹوٹی ہوئی چپل کو اٹھایا اور گرتے پڑتے وہ ناصر منزل کے برآمدہ میں پہنچ گئے کیوں کہ گیٹ تو کب کا غائب ہو چکا تھا چہار دیواری اور مہندی کی باڑھ نام کورہ گئی تھی۔ چپکا دڑوں کا رقص شروع ہوگیا تھا اور تین درائے بعد کے دالان میں بھیکے ہوئے ایلوں کا دھواں چپکا دڑوں کا رقص شروع ہو گیا تھا اور تین درائے بعد کے دالان میں بھیکے ہوئے ایلوں کا دھواں پوسٹ کا رڈ کا پیوند لگا ہوا تھا، گرتی ہوئی تار کی سے مصروف پر پکار تھی ۔ زندگی کا یہ منظرنا مہ کتنا مانوس ہے ۔ بیر پرانا بھی ہو اور نیا بھی ۔ دراصل پیزندگی ہے جس پر زوال نہیں آ سکتا ۔ جب بھی زندگی کا ذکر آئے گا بیہ منظرنا مہ فطری طور پر ہمار ے سامنے ہوگا۔

اب یہ پخلیق کار پر منحصر ہے کہ وہ اس میں کس طرح زندگی کے آثار پیدا کرتا ہے۔ چپل کا داغ

مفارقت دے جانا یہ فقرہ متاثر کرتا ہے داغ مفارقت کی تر کیب کی وجہ سے لیکن شفیع جاوید نے اس زبان سے بہت زیادہ تخلیقی سطح پر کام لینے کی کوشش نہیں کی ہے۔ داغ مفارقت کی تر کیب کے بعد جو جملد آتا ہے دہ اسی زمینی سطح کو ظاہر کرتا ہے جس کا ذکر او پر آچکا ہے۔ چپل کا پا وَں سے نگل کر کنگر یوں پر آجانا یہ زندگی کا ایک اییارخ ہے جو مابعد الطبیعا تی نہیں مگر اس میں کیسی معنویت ہے ۔ پھر اس ز مینی سطح کے بعد جو جملد آتا ہے وہ بھی داغ مفارقت کی طرح ایک سن لیے ہوتے ہے ایعنی پا وَں نے زمین کا ذا اُقد نہ جانا تھا پھر چپگا دڑوں کا رقص اور دالان میں بھیگے ہوئے اُپلوں کا دھواں۔ لائٹین کی روشن جس کے شیشے کے آ دھے حصے میں پوسٹ کا رڈ کا پیوند لگا ہوا تھا یہ سب کچھ ایک اقتباس میں جع ہو گیا ہے یہاں فطرت کا وہ تصور نہیں جسہ مرومانی کہتے ہیں اور نہ ہی کسی قائم کی جذبا تیت ہی پائی جاتی ہے یہاں فطرت کا وہ تصور نہیں جسے ہم رومانی کہتے ہیں اور نہ ہی کسی قسم کی جذبا تیت ہی پائی جاتی ہے۔ اس جملے کو لکھنے کے لیتخلیقی سطح پر اصیرت بھی جو تی ہیں قدم کی جذبا تیت ہی پائی جاتی ہے اس خطرت کا وہ تصور نہیں جسے ہم رومانی کہتے ہیں اور زیا تھا ہیں جس کی قسم کی جذبا تیت ہی پائی جاتی ہے۔ اس جملے کو لکھنے کے لیتخلیقی سطح پر اصیرت بھی جاتے ہیں کا وہ تھا ہوں کا توں نے کی جذبا تیت ہی پائی جاتی ہے۔ اس جملے کو لکھنے کے لیتو تو تھی ہے جاتا تھا ہوں رکھی ہو ہے اور ہو ہو ہے ہیں ہے ہیں اور خی ک

جلسوں میں شریک نہیں ہوئے اورادب کے نئے طالب علموں کوان سے مکالے کا موقع نہیں ملا اوران کے معاصرین نے اس بات کی کوشش نہیں کی کہ ان کے افسانوں پر پچھ گفتگو کی جائے۔ ادھر یوں بھی اردو کے چند ہی اہم اور بڑے افسانہ نگاروں کی طرف زیادہ توجہ دی گئی۔ ان میں سریندر پرکاش، بلراج مین را، انتظار سین اورانور سجاد کے نام اہم ہیں۔ شفیع جاوید کو بھی انہیں افسانہ نگاروں کے ساتھ رکھ کر دیکھنے کی ضرورت ہے مگر ایسا ممکن نہیں ہو سکا۔ جب کسی عہد میں خاص طرح کا اسلوب اور بیانی ڈسکور کا موضوع بن جائے تو اس میں بیصورت پیدا ہوجاتی ہے، لیمن متون حاشے پر چلے جاتے ہیں۔ شفیع جاوید کے افسانے کو ہم حاشے پر پڑ امتن تو نہیں کہہ سکتے لیکن ان کی مخص کہا نیوں کو تج بدی اور علامتی افسانے کے شور میں اجھرنے کا کم کم موقع ملا۔

سمْس الرحمٰن فاروقی نے ہمیں بتایا کہ شفیع جاوید گزشتہ نصف صدی کی اردوا نسانہ نگاری کے سفر میں ہمارے لیے کیوں کراہم قرار یاتے ہیں۔ فاروقی صاحب نے بعض اہم نکات دریافت کر کے شفیع جاوید کی ہنرمندی کی تعریف کی ہے۔ مثلاً بیرکہ شفیع جاوید کاافسانہ پنخصی تجربات کا نتیجہ ہونے کے باوجود کس طرح وہ دوہروں کے لیےاہم بن جا تاہے۔اور یہ ہنرمندی کس طرح شفیع حاوید کے انسانوں کو دوسروں سے الگ کرتی ہے۔ فاروقی صاحب یہ تو لکھتے ہیں کہ شفیع جاوید کی طرح اس وقت کوئی افسانہ نہیں لکھر ہاہے۔لیکن مضمون احیا نک ختم ہوجا تا ہے۔ مجھےتواپیا محسوں ہوا کہ فیع جاوید کا افسانے کا قصہ فاروقی صاحب کی تنقید کے ساتھ اور آگے بڑ ھے گا۔ شفیع جاوید کے افسانوں کے پانچ مجموع دائرے سے باہر'، کھلی جوآ نکھ، تعریف اس خدا کی'، 'رات، شہراور میں ٔاور ْبادیان کے ٹکڑے ْ شائع ہوئے۔ مگر زیادہ تر لوگ ْ رات، شہراور میں ٗ سے واقف ہیں۔ضرورت اس بات کی ہے کہ شفیع جاوید کے تمام افسانوں کا زمانی تر تیب سے مطالعہ کیا جائے۔جونتائج عموماًان کےانسانوں سے اخذ کئے گئے میں وہ اہم تو ہیں گران کی افسانہ نگاری کے سیاق میں مجھے نشنہ معلوم ہوتے ہیں ۔ جیسے جیسے شفیع جاوید کے افسانے میرے مطالع میں آتے جاتے ہیں ان پرکھی جانے والی تقید کا راز بھی کھلتا جاتا ہے۔ کلیم عاجز نے شفیع جاوید کے افسانوں کے سلسلے میں جاراہم نکات کی جانب متوجہ کیا تھا۔ میں ادیوں اور نقادوں کی ان آ را کو پڑ ھکراس لیے جیران ہوا کہ سب نے شفیع جاوید کے افسانوں کے بارے میں عمومی رائے دیے کے بچاپےالیی ماتیں بتائی ہیں جو بڑی حد تک ان کے افسانوں سے مخصوص ہیں ۔ایک قاری کی حثیت سے جھےمحسوں ہوتا ہے کہ کاش شفیع جاوید نے اپنی یادوں کے دائر کو کچھ دسعت دی

ہوتی۔ شفیع جاوید کے پاس اسلوب کی سطح پر اتن تو انائی تھی اور ہے کہ وہ کوئی بڑا دائرہ اپنے لیے بنا سکتے تھے۔ اس طرح وارث علوی کی بید آرزو بھی پوری ہوجاتی کہ شفیع جاوید کو ناول بھی لکھنا چاہئے۔ میں نے شفیع جاوید سے پو چھا آپ نے ناول کیوں نہیں لکھا۔ تو ان کا جواب تھا کہ میں Sustain نہیں کرسکتا اور ناول میں اس کی بہت ضرورت ہے۔ مجھے بار بار عظیم آباد کی اد بی، سیاسی، تاریخی اور تہذیبی زندگی یاد آرہی تھی۔ میں نے ان سے ریچی کہا کہ دیکھیے اس شہر اور علاق کی جیسی شاندار روایت رہی ہے اس پر تو کوئی بڑا ناول لکھا جانا چاہئے۔ شاد کی کی ''صورة الخیال' اور'' پیرعلی'' کوہ م تھوڑ ابہت تو جانتے ہیں، کیکن ہید کیا کم ہے کہ تا دو کی کی نہ تو رو ساتھ اپنی خان دو رہ مقور ابہت تو جانتے ہیں، کیکن ہے کیا کم ہے کہ شاد نے ڈپٹی ند ریا حد کے ساتھ اپنے طور پر ترجمہ اور اکت اب کے ذریعہ ناول نگاری کا آغاز تو کر ہی دیا تھا۔ اور کی ساتھ اپنے خان ناول نگار اور امداد اما م اثر کی بہن رشید ۃ النساء نے بھی ناول لکھا۔ اما م اثر کی ''فسانہ ہمت'' کو بھی عظیم آباد کی ناول نگاری کی آغاز تو کر ہی دیا خاں اور کھی خان دو کہ میری ہی با تیں نگا تو نہیں تھیں مگر انہیں اس بات کی خوشی تھی کہ ہو کہ جار ہو اور اس میں اس

انہی اوراق میں کچھ وہ اوراق بھی تھے جو کلیم عاجز کی خودنوشت سوائے ''جہاں خوشہو ہی خوشہو تھی'' کا حصہ ہیں۔ میں نے شفیع جاوید سے یہ بھی کہا کہ''جہاں خوشہو ہی خوشہو تھی' اور''وہ جو شاعری کا سب ہوا'' کا دیباچہ پڑھنے کے بعد میخوا ہش ہوتی ہے کہ کاش کلیم عاجز نے تقسیم کے سانحے اور عظیم آباد کے تعلق سے کوئی ناول لکھا ہوتا۔ شفیع جاوید ایک تخلیق کار کی حیثیت سے بہت حساس اور ایماند ار ہیں۔ وہ اپنے افسانوں کے ساتھ اتنے خوش اور مالدار ہیں کہ انہیں ناول کی ثروت مندی کا خیال کم کم آتا ہے۔ ادھر تو ناولوں کی بہاری آ گئی ہے۔ ناول ہوت چا ہت ہم جہ آپ ہزار فار میٹ تبدیل کر دیں، آزادانہ رو بیا اختیار کریں مگر بی تو نہ لگے آپ نے مختلف سچائی سے انکار مشکل ہے۔ شفیع جاوید کے افسانوں کا مطالعہ جاری ہوتی ہے کہ کار سی کا ہوتی حیات افسانوی سفراتی طرح جاری رہے۔

\*\*\*

143

یومِ پیدائش(یکم ستہبر) کے موقعے پر

محمود فاروقي

حبيب تنوير لازوال تفيير دائركير اور ب مثال انسان

جانے کا سلسلہ شروع ہونے والا ہے۔اپنے اسکول کے ہیڈ ماسٹر سے ضد کر کے ہم چارلڑ کے اس نائل کود کیھنے کے لیے د تی آئے تتصاورہم نے کمانی ہال کی باکنی میں بہت او نچی سیٹ پر بیٹھ کر ' آگرہ بازار دیکھا۔ اُس زمانے میں میری اردوبھی کوئی زیادہ اچھی نہیں تھی تھوڑی بہت اردو گھر کے ماحول کی وجہ سے جانتا تھالیکن ذہن میں اس ناٹل کا ایک تصور بیٹھ گیا۔

اس کے کافی برسوں کے بعد غالباً 2005 میں اس وقت جب میں نے داستان گوئی کا احیا کیا توان سے پھر ملاقات ہوئی۔ میں اس زمانے میں داستان گوئی بھی کرر ہاتھا اور تھوڑا ، ہہت ڈاکو منٹری وغیرہ بنانے میں بھی میری دل چیپی تھی۔ انو شارضوی اور مجھ کو حبیب تنویر صاحب پر ڈاکو منٹری فلم بنانے کا خیال ہوا۔ اس سلسلے میں میں ان سے ملا اور بھو پال بھی گیا جہاں وہ مستقل طور پر قیام پذیر تھے، وہیں ہم نے ڈاکو منٹری شوٹ کی۔ وہ رمضان کا مہینہ تھا۔ بھو پال ہی میں حبیب تنویر صاحب چیت پڑ آگرہ بازاز کی ریہر سل کرر ہے تھے۔ پیچھے کہیں دورکوئی جا گران چل رہا تھا اور بڑے زور کی آ واز آ رہی تھی جس کی وجہ سے وہ کافی پریثان تھے۔

مجھے بید کی کر جیرانی ہوئی کہ آگرہ بازار ٔ جس کو وہ تقریباً بچاس برس قبل کر چکے تھا ور جس کے ہزاروں شوز مختلف جگہوں پر ہو چکے ہوں گے اس نائل کی ریبر سل کو بھی وہ اس قدر دل جعی ہگن اور یکسوئی سے دیکھر ہے تھے جیسے بیاس پلے کی پہلی ریبر سل ہو۔ بیجیب وغریب بات تقصی کہ ان کا تھیڑ، نائل اور ایکٹرز سے دشتے خواہ کتنے ہی خراب کیوں نہ ہوں وہ اُکتاتے ہر گز نہیں تھے۔ مجھے یا د ہے کہ ایک لائن ہے جس کو ایک آ دی باسی ایکٹر بابا چرن رام کو بولنا تھا کہ زندگی ہے تو جھکتنا ہی ہوگا' حبیب تو برصا حب نے انھیں ٹو کا اور کہا کہ 'جھکتنا ہی ہوگا' نہیں کہ سکتے سُوں کہ ہی اُس میں اضافی ہے۔ اس سے وزن ساقط ہوجا تا ہے۔ اُحوں نے اسے با قاعدہ گا کر سُنا یا کہ زندگی ہے تو نجھکتنا ہوگا'۔

اتفاق کی بات ہے کہ میری ڈاکومنٹری میں جب بیشوٹ آتا ہے تو اس سے ٹھیک پہلے ان کی شریکِ حیات اور شریک کارمونیکا جی کا انٹرویو ہے جنھوں نے حبیب تنویر صاحب کے ساتھ تقریباً پچپاس سال تک کام کیا اور نیا تھیٹر' کو کھڑا کرنے میں ان کا بھی اہم رول ہے۔مونیکا جی کہتی ہیں کہ حبیب اب تھک گئے ہیں لیکن کریں تو کیا کریں کا متو کرنا ہی ہے۔ اس کے فور أبعد حبیب صاحب کی بیدلائن گاتے ہوئے آتی ہے کہ زندگی ہے تو جھکتنا ہوگا ۔وہ فلم بنی اور پھر حبیب صاحب کے ساتھ تھارا کافی رابط صبط رہا۔ جب وہ دلی آتے تو ملا قات ہوتی تھی۔ ہم جب بھو پال گوئی سے بہت خوش نتھے۔دوتین سال بعد جب انھوں نے داستان گوئی کودیکھا توبید کچر کے کہ اس میں مزید اضافہ ہو گیا ہے اور دوسری کہانیاں بھی ہم نے سنانا شروع کردی ہیں، وہ بے انتہا خوش ہوئے۔

جب میں کالج میں تھااور تھیڑ کی جانب راغب ہور ہاتھا توایک دن شمس الرحمٰن فاروقی صاحب نے مجھ سے کہا کہ دیکھو بھائی یہ تھیڑ کی لائن اتن آسان نہیں ہے۔ شمسیں پتا ہے کہ حبیب تنویر صاحب جہاں وہ آج ہیں انھیں یہاں تک پینچنے میں کتنے برس لگے ہیں۔ میر نے نہن میں ایک دل چسپ شخصیت ، آگرہ باز ار اور وہ آ دمی جس نے اس مقام تک پینچنے کے لیے بر سہا برس تک سعی پیم ، جہد مسلسل اور استقلال و مضبوطی کے ساتھ اپنی روش ، آ در شوں اور آستھا ڈی پر کا کہ رہنے والا ایک آرٹسٹ اور فن کار کا جو تصور (Image) تھا وہ حبیب تنویر صاحب کے بغیر کمل ہی نہیں ہوتا۔

میرے خیال میں صبب تنویر صاحب کے تصیر کا کمال یہ تھا کہ وہ ہندستان کے کسی گاؤں میں کلمل طور پر At home ہونے کے ساتھ ساتھ وہ نیو یارک اور لندن کے بھی بڑے سے بڑے انٹی پر کمل طور پر At home تھے۔ ان تے تصیر کا کمال یہ تھا کہ اگر آج آپ تھیڑ کا تصور کریں تو تصیر کا مطلب ہے کہ شہروں میں کی جانے والی ایسی چیز جسے شہروں میں رہنے والے پڑھے لکھے بور ژ واطبق کے لوگ دیکھتے اور سنتے ہیں۔ حبیب صاحب نے اپنے تھیڑ کے ذریعے ایسا تھیڑ تیار کیا کہ آپ ہریا نہ کے کسی گاؤں کے لوگوں کو اگر شرکی رام سینٹر میں گھسادیں وہ ان کے تصور کر سینٹر میں کہ حالوں دیکھتے اور سنتے ہیں۔ حبیب صاحب نے اپنے تھیڑ کے ذریعے تھیڑ سے اتنا ہی لطف اندوز ہوں گے جتنا نیو یارک اور لندن کا طبقہ انثر افیہ (Elite) ان کا تھیڑ سے اتنا ہی لطف اندوز ہوں گے جتنا نیو یارک اور لندن کا طبقہ انثر افیہ (Elite) ان کا مقیر دیکھ کر مظلوظ ہوتا تھا۔ یہ با نتہ ایمال کا کارنا مہ ہے۔ کسی اور تھیڑ ڈائر کٹر کے پاس ایسا مواد تھیڑ دیکھ راحظوظ ہوتا تھا۔ یہ با نتہ کا کسی کارنا مہ ہے۔ کسی اور تھیڑ ڈائر کٹر کے پاس ایسا مواد میں تو وہ تھیڑ نہیں کہ سی تھیڈ کا وہ تام جھا مبالکل نہیں تھا کہ اگر ان کے پاس پی تھا میں اس دواد ہیں تو وہ تھیڑ نہیں کر سکتے ۔ ان کا شوگا ڈی کی جس میں میوزک اور سادگی کی نہیں نہیں ہیں ہیں سے بڑے انٹی جمال کی اور آڈ یٹور یم ، آئی آئی ٹی اور آئی آئی ایم میں بھی دیا ہے 'چران دائی چور' کا شود ہلی کے آئی آئی ٹی میں ، سبکی کے پر تھوی تھیڑ میں اور دبلی کا لیے میں بھی دیا ہے ہور کا اور سی تو دو ہی ہے آئی ڈی ٹی میں ، سبکی کے پر تھوی تھیڑ میں اور دبلی کا لیے میں بھی دیا ہے اور اس کا تا ژ

حبیب صاحب کے تقییر کی دوسری اہم چیز ہی ہے کہ انھوں نے گاؤں کے آ دی باس غیر تربیت یافتہ ادا کاروں کواسیج پر کھڑ اکردیا۔ ہندستان ہی نہیں بلکہ دنیا کی تاریخ میں یہ پہلی بارہوا کہ وہ لوگ جو کبھی اسکول نہیں گئے، بالکل ناخوا ندہ اور حد تو یہ کہ تھیک سے ہندی بھی نہیں بول سکتے تصاییے ادا کاروں کو وہ اسٹیج پرلائے ۔ میں ساٹھ کی دہائی کی بات کرر ہا ہوں اس زمانے میں جب فوک (Folk) کا کوئی نام لینے والانہیں تھا، اس وقت تنویر صاحب نے پندرہ بیں سال تک ان آ دی باسی ادا کاروں کے ساتھ کام کیا اور بالآخر نہ صرف ہند ستان بلکہ دنیا کی تمام جگہوں پر اپنالوہا منوایا۔

حبيب صاحب کے آدی باسی ايکٹرز جو چھنيں گڑھ کے گاؤں ميں شيڈوں ميں ر رہے ہيں۔ ذراسو چي جب وہ وہ ہاں سے نگل کر فرانس اورلندن گئے اور جنھيں قالين ، مغربی بيت الخلا اور کمرے ميں اے تی کے بارے ميں کچھ بھی پتانہيں ہے تو انھوں نے کيسا محسوس کيا ہوگا، ليکن اُنہی ادا کاروں کو لے کروہ دنیا بھر ميں گھو ہے۔ اپنے ادا کاروں کے ساتھوان کے دور شت تھے۔ ايک جب وہ ڈائر کٹر کی حیثیت سے شوکو ڈائر کٹ کررہے ہوتے اور دوسرا شوز کے بعدان ادا کاروں کے ساتھ بنی مذاق، گالی گلوج، ، سر پھڑتوں اور طرح کی چیزیں اور با تیں ہوتی تھیں ليکن حبيب صاحب خندہ بيشانی کے ساتھوان کے ساتھ بھر کسی نئے نائل پر کام کرنا شروع ڈال کر نئے عزم، حوصلہ اور خوش مزاجی کے ساتھوان کے ساتھ کھر کسی نئے نائل پر کام کرنا شروع

حبیب صاحب کی شخصیت میں خوش مزاجی تھی۔ان کا حسِ مزاح بہت اچھا تھا۔انھوں نے اپنی شخصیت کو بھی اپنے او پر حاوی نہیں ہونے دیا۔ وہ لوگوں کے ساتھ ہمیشہ اس طرح ملتے تھے گویا وہ ان کے دوست ہوں ۔عمر اور رہتے میں کافی تفاوت ہونے کے باوجود بھی وہ مجھے اور انو شاکوا پنا دوست سجھتے اور کہتے بھی تھے۔اس کو کسرِ نفسی کہنا صحیح نہیں ہو گا بلکہ اپنی زندہ دلی اور بنیادی احتر ام انسانیت کے ناتے وہ ہر کس ونا کس کی عزت ووقار کو کلوظے خاطر رکھتے تھے۔ یہی وجہ تھی کہان کے رفتا وا حباب کی تعداد نہایت وسیح تھی۔

حبیب صاحب ترقی پیند تحریک سے وابستہ رہے۔ 1940 میں جمبئی میں اپٹا (IPTA) سے منسلک ہو گئے اور فٹ پاتھ فلم میں دلیپ کمار صاحب کے ساتھ کا م کیا اور بہت سارے ڈرام اسٹیج کیے۔ وہ اردو کے نہایت عمدہ شاعر بھی تھے اور اپنا کلام بہت اچھے انداز میں سناتے تھے۔ حبیب صاحب جس بھی میدان میں جاتے وہاں اپنانقش مرتسم کردیتے۔ 1950 میں جب کہ فاری تھیٹر ختم ہو چکا تھا اور تھیٹر میں کوئی خاص اسکوپنہیں رہ گیا تھا انھوں نے اپنے کیر میڑ کے لیے تھیٹر کا انتخاب کیا اور ثابت قدمی کے ساتھ اس پر قائم رہے۔ ساتھ ستر ہرسوں تک اس سے جو بھتے اور سادگی کے ساتھ کام کرتے رہے۔ دلی میں پیپیں سال تک دو کمروں کے فلیٹ میں رہےاوراپنے لوگوں کے ساتھ وہیں ریہرسل بھی کرتے تھے۔ یہ سادگی، پیسے کی لالچ سے دور رہنا اوراپنا کام کیے جانا ہماری فنونِ لطیفہ کی روایتوں کا وہ دھارا ہے جو تصوف سے ملتا ہے حبیب تنویراس کی وہ ایک اہم کڑی اورخوش مزاج کرم یوگی تھے۔

جبیا کہ میں نے پہلے کہا ہے کہان سے میری ملاقات 2005 میں ہوئی۔وہ جب مجمی دبلی آتے تو ملاقات ہوتی تھی۔ 7-2006 میں انھوں نے اردو میں اپنی خود نوشت سوائح حمات (Autobiography) لکھنے کا سلسلہ اس وقت شروع کیا جب وہ 82-83 برس کے ہو گئے تھے۔ان کا خیال تھا کہ وہ اس کو تین جلدوں میں ککھیں گے۔ گویاان کواعتمادتھا کہ وہ اتنے دنوں تک زندہ رہیں گے کہاینی کتاب کو تکمیل تک پہنچا سکیں۔ ہم نے ان کو تمجھانے کی کوشش کی لیکن وہ اپنے ارادے پر قائم رہے۔ میں نے پین گوئن سے ان کا رابطہ کرایا۔ان کو کتاب لکھنے کا كنٹريك تومل گياليكن كتاب لکھتے لکھتے ان كاانتقال ہوگیا۔ان كی خودنوشت اردو میں چھپی جس کامیں نے انگریزی میں ترجمہ کیا جو 1913 میں پیٹکوئن سے Habib Tanvir Memoirs کے نام سے چیچی۔ بد بے انتہا خوب صورت کتاب ہے۔ میں نے اس کا دیپاچہ بیہ بتاتے ہوئے بہت طوئیل لکھا ہے کہ چھنیں گڑھ، راپے پور کامسلم معاشرہ 1920 میں کیسے اور کہاں ہے آیا۔ نیز ان کی ماں،ان کی بہنیں،ان کے کالے ماموں،ان کے پانس والے ماموں،ان کی نافی کے ایک بھائی پولیس میں اورایک بھائی کانگریس میں، وہاں کی مسجدیں میلا دیں، آ دی باسیوں کے ساتھ ان کامیل جول،ان کا آس پاس کے جنگلوں میں گھومنا بھیٹر کی جانب ان کاراغب ہونا، نا گپور جانا ہلی گڑ ھآنااور پھرعلی گڑ ھے ہمبئی جاناوغیر ہ کامیں نے تفصیلی جائز ہلیا ہے۔ بدشمتی ہے جب ان کاتھیڑ کا کیریئر شروع ہور ہا تھا 1955 تک کے زمانے کا احاطہ کرتے ہوئے یہ کتاب ختم ہوجاتی ہے لیکن پھر بھی تھیڑ، اردوا دب اور ہندستانی فنون لطیفہ سے دلچیں رکھنے والے کسی بھی شخص کے لیے بیہ کتاب ایک بیش قیمتی ا ثاثہ ہے۔ بیہ کتاب اردوادر انگریز ی میں آچکی ہے۔ راج کمل سے ہندی میں آنے والی ہے اور امید ہے کہ ان کے ہزاروں لاكھوں پرستاروں تك بەكتاب جلد يہنچ گى: انتبرية اي ادبين كل انتبر السي وسن كل

## **رالف رسل کی دسویں برسی (14 ستمبر) کے موقعے پر** رالف رسل

رالف رسل (وفات: 14 ستمبر 2008) کی دسویں برسی کے موقعے پر ان کے سب سے مشہور مضمون کی اشاعت کے ساتھ چند وضاحتیں ضروری ہیں۔ اس مضمون کے سلسلے کی اشاعت سے پھلے — جو 1996 میں لکھا گیا اور نظر ثانی کے بعد 1998 میں جس کا اردو ترجمہ شائع ہوا— رالف رسل کے نام سے تو لوگ واقف تھے۔ مگر اُن کے علملی کام سے واقفیت بہت محدود تھی۔ اردو کے کلاسیکل شعرا پر اُن کا کام صرف انگریزی میں شائع ہوا تھا۔ موجودہ مضمون کا دائرۂ کار نھایت وسیع اس لیے ھے کہ اردو زبان کی حسّیت هر اردو داں کا معاملہ هے، اسی لیے، اس مضمون کا اردو متن 1999 اور اس کے بعد دو تین برس تك مسلسل شائع هوتا رها۔ یہ وضاحت بھی ضروری ھے کہ میراپی ایچ ڈی کا مقالہ جمع تو 1996 میں ہوا تھا مگر مکمل 1922 میں ہی ہو گیا تھا۔ میں نے اس مقالے کو کبھی اس لیے شائع نھیں کرایا که میرا ذھن اردو زبان و ادب کے تعلق سے اس وقت عبوری دور سے گزر رہا تھا اور ظاہر ہے کہ اُس زمانے کے میرے جن مضامین کا ذکر رالف رسل نے اپنے مقالے میں کیا ہے، دو دھوں سے زیادہ سے میری فکر اس سے مختلف سمت میں پرواز کررھی ھے جس کا ثبوت میری تحریریں ھیں۔ (اطهر فاروقي)

**مولا نا**ابوالكلام آ زادريسرچ ايند ايجويشنل فاؤندُيثن، سيندر آباد ضلع بلند شهر (اترير ديش) کے زیر اہتمام منعقد ہونے والے سمینار میں شرکت کرنے والے مقالہ نگار کی حیثیت سے دعوت دیتے ہوئے منتظمین نے مجھ سے بیدرخواست کی تھی کہ میں اردوز بان،ادب اورخصوصاًاردوتعلیم کے مسائل کے کسی زاوبے براینا مقالہ تح بر کروں۔ میں نے اس دعوت نامے کواس دہنی تاثّر کے ساتھ قبول کیا کہ میں غیر اُردوداں حضرات کے لیے اُردو کے موضوع براینا مقالت تح برکروں گا۔ کچھ روز کے بعد مجھے بہاطلاع دی گئی کہ سمینار کے عنوان سے لفظ ادب ٔ خارج کردیا گیا ہے کیوں کہ سمینار کے منتظمین اپنی توجہ صرف اُردوزیان وقعلیم کے مسائل برمرکوز کرنا جاتے ہیں لیکن مجھے یہ آ زادی ضرور دی گئی کہا گرمیری خوا ہش اور دل چیپی غیر اُردوداں حضرات کے لیےاردوا دب کے موضوع پر مقالہ لکھنے میں بے تو وہ منتظمین کے لیے قابل قبول ہوگا۔ میں نے لیکن منتظمین کی خواہش کا احترام کرتے ہوئے مقالے کے بیش ترجیحے کوآ زادی کے بعد ہندستان میں اردو کے ساسی وساجی مسائل اوراُرد وتعلیم کے ناگفتہ بہ حالات کی تفصیل جیسےا ہم موضوع تک محدود دمرکوز رکھا ہےاوراُردو کی عمومی صورتِ حال پر بھی اپنے تجربے کے مطابق روشنی ڈالی ہےالبتہ مقالے کے صرف آخری دہتے میں اردوادب کے بارے میں چند عمومی معروضات پیش کیے ہیں۔ راقم الحروف کی اینے بارے میں بید یانت دارانہ راے ہے اوراس میں روایتی انکساری کو کوئی دخل نہیں کہ دہ 1947 کے بعدارد و کے مکمل منظر نامے کا بھریور جائزہ لینے کا اہل نہیں ہے۔ لندن یونی ورشی کےاسکول آف اور یٰٹل اینڈ افر کین اسٹڈیز (SOAS) میں اُردو کیچرر کی حیثیت سے تقرری کے بعد بچھے تین مختلف مواقع پر ایک ایک سال کی مکمل تعلیمی رخصت پر ہندستان میں رہنے اور اُردو کے حالات کا قریب سے جائزہ لینے کا اتفاق ہوا۔ ہندستان کے سفر کے لیے

میں نے آخری تعلیمی رخصت 1965 میں لی تھی جسےاب ایک مدّت گزر چکی ہے۔تا ہم اپنے سفر کے دوران مجھے ہندستان کی اُردود نیا میں رونما ہونے والے واقعات اور تبدیلیوں کا قریب سے مشاہدہ کرنے کا موقع ملا۔

1965 1949

میری پہلی تعلیمی رخصت 1949 سے 1950 تک کے عرصے کو محیطتھی اور میں نے اس برس کا میش تر حصّه علی گڑ ھامیں گز ارا۔ بیدہ دور تھا جب ڈ اکٹر ذاکر حسین علی گڑ ھ مسلم یونی ورش کے شیخ الجامعہ تھے۔اس دور میں اردوجن حالات سے دوجا رتھی آپ لوگ اُن سے ضرور واقف ہوں

گے۔صوبائی حکومتیں خصوصاًا تریردیش اورکسی حد تک بہار کےعلاقے میں ،جنھیں آب اردو کا قبلہ ، کہہ سکتے ہیں اردوکو ہریا دکرنے کی ہرممکن کوششیں کررہی تقییں اور تب سے آج تک بہصورت ِ حال سلسل برقرارر ہی ہے۔ آ زادی کے بعد کےابتدائی برسوں میں اردوداں حلقے کے وہ لوگ جواردو زبان کی مکمنہ حد تک حفاظت کرنا جاتے تھے، اس کی ترقی کے خواہاں تھے اور ساتھ ہی اردد مخالف یالیسیوں کی مخالفت پر کمر بستہ رہنا جائے تھے۔ وہ لوگ اپنی تمام تر نیک نیتی کے باوجوداین خواہشات کی بھیل یعنی اردو کی ترقی اور حکومت کی اردومخالف پالیسیوں کے عدم نفاذ کے لیے خود کچھ کرنے کے بچاپے حکومت کے ذریعے ہی اپنے مقاصد کا حصول جاتے تھے جو ہا ہم متضادادر ناممکن بلکہ احتقابنہ با تیں تھیں۔مثال کے طور پر ہر شخص جانتا ہے کہ جوا ہر معل نہر وجوخوداردوداں تھاور مرکزی حکومت کے سربراہ کے طور پراردو کی تر ویج وتر قی کے لیے چھ کرنے کی خواہش بھی رکھتے تھے،صوبائی حکومتوں خصوصاً یو پی کی حکومت کے سامنے اردو کے باب میں خود کو یے بس محسوس کرتے تھے۔اس دقت مرکز کی حکومت اِس حیثیت میں نہیں تھی کہ اتر بردیش کی حکومت کو اس کی اردوگش پالیسیوں سے روک سکتی یا اُردو کی ترویج کے لیے کچھ اقدام کرنے پر رضامند کرسکتی۔صوبائی حکومتوں کےروبرد یے بس ہونے کے ماوجود مرکز می حکومت زیادہ سے زیادہ پہ کر سکتی تھی کہ اُردو کے موتیدین کے ذریعے چلائی جانے والی اخمنوں کو مالی امداد اور حمایت فراہم کرے مگراس کے لیے اُردوتج یک کے قائدین کامخلص ہونا ضروری تھاجو دہنہیں تھےاور یہصورت چال بعد میں بھی تبدیل نہیں ہوئی۔

## 1965 کے بعد

1965 کے بعد اُردو کے سلسلے میں جو پچھ وقوع پذیر ہوا اس کے متعلق میری معلومات کا بہت پچھ انحصار خصوصاً اس مواد پر ہے جو میری درخواست پر مولانا آزاد ریسر چی اینڈ ایجو کیشنل فاؤنڈیشن کے ارباب بست و کشاد نے فراہم کرایا۔ اس مواد کا میش تر حصّہ ہندو پا کستان میں شائع ہونے والی انگریزی تحریروں پر مشتمل ہے جو 1988 اور اس کے بعد کے دور میں شائع ہو کیں۔ ماضی قریب میں اطہر فاروقی کے تحقیقی مقالے کی ایک عکسی نقل، جوانھوں نے پی اچی ڈی کی ڈگری کے لیے'' آزادی کے بعد ہندستان میں اردوکا سیاسی وسماجی مطالعہ' کے عنوان سے جواہر کعل نہرو یونی ورشی ، نئی دبلی میں 1995 میں داخل کیا تھا، جسے 1996 میں استفاد ہے کے لیے موصول ہوگئی تھی۔ میں نے اپنے دوست سوم آنند کے ایک معلومات افز امضمون جو ہریڈ فرڈ (Bradford) سے شائع ہونے والے اردو ہفت روزہ 'راوی' میں شائع ہوا تھا، سے بھی استفادہ کیا ہے۔ مولا نا ابوال کلام آزادر لیرچ اینڈ ایجویشنل فا وَنڈیشن کے ذریعے فراہم کرائے گئے مواد میں پچھ مضامین کومیں نے نسبتاً اہم پایا، اس لیے، آئندہ سطور میں، میں ان مضامین ہی سے جامع حوالہ جات پیش کردوں گا۔ان میں سے پچھ حوالے (راقم الحروف کے ذریعے) انگریزی سے اردو میں ترجمے کیے گئے ہیں اور بعض حوالہ جات براہ راست اردو مضامین سے فال کیے گئے ہیں۔

أردو کے لیے انفرادی اوراجتماعی کوششیں:

ظاہر ہے کہ 1947 کے بعد ہندستان میں اُردو کے حالات کا تجزیبے کرتے ہوئے میں سرکاری اور نیم سرکاری انجمنوں کی حکمتِ عملی کے بارے میں ضرور گفتگو کروں گالیکن اس سے قبل میں اُردو بولنے والے لوگوں اور ان کے تشکیل کردہ رضار کاراداروں کے طریق کار پر گفتگو کرنا ضروری سمجھتا ہوں۔ آزادی کے بعد ہندستان میں اُردوجن خطرات سے دوچارتھی ان میں اُردو کے رضا کاراداروں اور انجمنوں کا کیارول رہااس کا تجزیبے کرنا ازبس ضروری ہے۔

مشکلات در پیش کیوں نہ ہوں، بید مختانِ اردو کی اوّلین ذمے داری ہے کہ وہ اپنے بچّوں کے لیے اردو کی تعلیم کے حصول کا انتظام خود کریں۔وہ ایسا کر سکتے تھے اوران کو ایسا کرنا چاہیے تھا مگرانھوں نے ایسانہیں کیا ہے۔

اردووالوں کو بیربات واضح طور پر معلوم ہونی چا ہے کہ اردو کے تحقّظ کے لائح ب<sup>ع</sup>مل کا بنیا دی نکتہ ہیے ہے کہ اردو میں مہارت رکھنے والے لوگوں کی تعداد میں اضافہ ہو۔ اردو میں مہارت رکھنے سے میری مرادیہ نہیں کہ وہ اردو بولنے پر غیر معمولی عبورر کھتے ہوں بلکہ ضروری ہیے ہے کہ وہ اس اردو سے واقف ہوں جوتح ریک شکل میں موجود ہے اور جس کے مطالع سے اردوا دب کا ذوق بیدار ہوسکتا ہے۔ میری مراد واضح طور پر ہیے ہے کہ اردو جاننے کا مطلب اردور سم خط سے واقفیت ہے۔ بحص ہیں معلوم کہ آئندہ سطور میں جن حالات کا ذکر کروں گا ان کے لیے ہندستان میں اس وقت کس حد تک فضا ساز گارر ہے۔

## بڑےاداروں کارول:

معاصر ہندستان میں اردوزیان کے مسائل سے متعلق متعدد معاملات ایسے ہیں جن میں فر دواجد یا چھوٹے چھوٹے رضارکاراداروں کے لیےکوئی پیش رفت ممکن نہیں اور یہی ام مجھے صوبائی پاکل ہند سطح یراردو کے فروغ کے لیے قائم کیے گئے اداروں کے بارے میں لکھنے اوران کی کارکردگی کامکمل تجزیہ کرنے کی طرف متوجہ کرتا ہے۔ میں بیچسوں کرتا ہوں کہ اردو کے ان بڑے اداروں کی کارکردگی کے منصفانہ محاسبے کے لیے ہمارے پاس ان اداروں سے متعلق تمام تفصیلات کا موجود ہونا ضروری ہے۔اسی سبب ادراسی نوعیت کی معلومات مہیا کرنے کی غرض سے میں نے 4 جون 1996 کوانجمن تر تی اردو( ہند )اورتر تی اردو بيور وكوخطوط تحرير يبي - ترقى اردو بيور وكولكھے گئے خط ميں مندرجہ ذيل اقتباس بھی شامل ہے: '' کیا آپ مجھے گجرال کمیٹی ریورٹ اوراس کے بعد قائم ہونے والی سردار جعفری کمیٹی کی نقول روانہ کر سکتے ہیں؟'' (ان رپورٹوں کے بارے میں تفصیلی طور پر میں آ گے کھوں گا۔ ) ·· کیا آپتر قی اردو بیورو سے متعلق مجھے اپیا موادروانہ فرما سکتے ہیں جن سے مندرجهُ ذيل سوالات كاجواب مل سكے؟ (۱) کیا میرا بید خیال درست کے کہتر تی اردو بیورو مکمل طور پر سرکاری امداد پر منحصرادارہ ہے؟ (٢) اس ادار بحالاً تمين اور بإضابطه اغراض ومقاصد كيابين؟ (۳) ادارے کے ارباب اختیار کون لوگ ہیں اوران کا انتخاب کس طرح عمل میں آتاہے؟ (۴) کیاادارے کی کاروائیوں کی روداد پابندی سے شائع ہوتی ہے اگر ہاں تو کتنے دن میں اورا گرنہیں تو کہااس روداد کی غیر رسی تفصیلات موجود ہیں؟ میں بے حدمنون ہوں گا گرآ باس خط کا جواب جلداز جلد دینے اور متعلقہ تمام مواد ہوائی ڈاک سے روانہ فرمانے کی زحت گوارا کریں۔ میں یقیناً اس مدمیں ہونے دالےآپ کے تمام مصارف (مع ڈاک خرچ دغیرہ)ادا کروں گا۔'' جب مجھےان خطوط کا دونوں اداروں میں ہے کسی بھی ادارے کی طرف سے کوئی جواب

سے *نہیں گز راہوگا،اس لیے، میں اس میں سے ایک طویل ا*قتباس پیش کرنے کی اجازت جا ہوں گا: <sup>••</sup>ان تمام برسول میں تصویر کا سب سے زیادہ پریشان کُن پہلو (کسی پخت لفظ کا استعال میں دانستہ طور یرنہیں کررہا ہوں ) ان لوگوں کی بے عملی اور عد متحرک ہے جوخود کواردو بولنے والوں کی جماعت کا رہ نما تصور کرتے ہیں۔ بیہ بات 1949 ہی میں جب میں اُن میں سے کئی حضرات سے یہلی مرتبہ ملا تھا جھ برروثن ہوگئی تھی ... میں موضوع سے نہیں ہٹوں گا (ادر صرف بد کہنے پراکتفا کروں گا، جو مجھےضر درکہنا بھی جا ہے کہان لوگوں کو اردو سے کوئی محبت نہیں تھی )اردو کی ترقی اور فلاح کے لیے قائم کیے گئے اداروں کو مرکز می حکومت کی جانب سے ابتدامیں کافی وسائل فراہم کیے گئے تھےلیکن ان اداروں کا طُر نِعْمل کسی طرح بھی متاثر کن نہیں تھا۔ 50-1949 میں میرا ان لوگوں سے کئی مرتبہ بتادلہُ خیال ہوا جو سرکاری امداد سے چلنے والے اردواداروں میں فروکش تھے۔اس وقت بھی میں نے اُن سے عرض کی تھی کہ وہ ان اداروں کے ذریعے اردو کی بقااور تر ویج کے لیے مبسوط لائحہ عمل مرتب کریں اوراس کے اطلاق کے لیے شجیدگی سے کوشش کریں۔ میں نے اُن کی توجہ اِس اہم بات کی طرف مبذ ول کرائی تھی کہاردو میں اہم اور عظیم ترین کلا سیکی متون کی اشاعتیں موجود نہیں ہی۔ اوسفر ڈکالی متون (Oxford Classical Texts) کی مثال پیش کرتے ہوئے میں نے رہمی بتایا تھا کہ اس سیریز کے تحت لاطيني اوریونانی زبانوں کے عظیم وقد یم مصنفین کی تصنیفات کوشائع کیا گیا ہے۔ان متون کو مرتب کرنے کا مقصد ممکن حد تک صحت کے ساتھان متون کوشائع کرنا تھا۔ میں نے علی گڑ ھ میں انجمن کےاریاب اختیار سے یہ بھی عرض کیا تھا کہ اگر وہ کچھ اور نہیں صرف قدیم متون کی صحت کے ساتھاشاعت کی طرف بھی توجہ دیں تو بیا ہے آپ میں بڑاو قیع کام ہوگا مگر بیس برس بعد بھی اس سلسلے میں انجمن کا واحد کارنامہ 'دیوان غالب' (اردد) مرتبدا متیازعلی خاں عرش تک محدود تھا۔انجمن نے اپنے علی گڑھ کے زمانے میں مبیّنہ طور پرایسے کچھاورمنصوبے شروع تو کیے مُکر وہ نہ تو

جس زمانے کا یہ قصبہ ہے اس کے آس پاس ہی 1969 میں ترقی اردو بیورو کا قیام عمل میں آیا۔ میر ا تاثر یہ تھا کہ اردولغت کا منصوبہ بھی انجمن نے شروع کیا تھا مگر رشید حسن خال کے انٹرویو سے تفصیلات معلوم ہوئیں کہ اصل میں یہ منصوبہ ترقی اردو بیورو کا تھا (جسے اس زمانے میں ترقی اردو بورڈ کہا جاتا تھا اور جو آب قومی کونسل براے فروغ اردو زبان بن چکی ہے۔ جھے قومی کونسل کی کارکردگی کا کچھاندازہ نہیں، اس لیے، اس پر تبعرہ نہیں کرسکتا۔) بیورو کے کار ہا ہے نمایاں سے میر کی واقفیت کچھ زیادہ نہیں ہے مگر پروفیس منتی احمد صدیقی نے اپنے ایک صفعون ''اسٹیٹس آف اردوان انڈیا'' (دی نیشن لا ہور، 14 کتو بر 1904) کے ذریعے اس کی کا کردگی سے متعلق تفصیلات فراہم کی ہیں:

اشاعت، مصنفین کوکت کی اشاعت کے لیے مالی مد دفراہم کرنا، مصنفین اورطلیہ کودخلائف دغیرہ دینے میں مصروف ہیں'' ممکن ہے کہصدیقی صاحب کی اس راے کے بارے میں یہ نیچہا خذ کرلیا جائے کہانھوں نے ایک سخت نتیجہ اخذ کرلیا ہے کیوں کہ شائع ہونے والی تمام کتب بے مقصد اور مصنفین کوان سرکاری اداروں کی طرف سے دی جانے والی امداد کمل طور پر بے مصرف نہیں ہو تکتی۔ ہبر حال میر ااپنا خیال یہ ہے کیہ ہندستان میں اشراف کے مفاد پرستانہ روٹے کود کہتے ہوئے یہ کہا جاسکتا ہے کیہ یروفیسر صدیقی کی رائے میں کافی وزن ہے اور میں نے اپنے ذاتی تجربے کی روشنی میں ان اداروں کی کارکردگی کے بارے میں جوراے قائم کی تھی وہ آج کے حالات پر بھی منطبق ہوتی ہے۔ ' دی نیشن' لا ہور ہی کے 8 جولائی 1994 کے شارے میں سمس الرحمٰن فاروقی کا ایک انٹرویوشائع ہواہے۔ یونی ورسٹیوں کے شعبہ پاےاردو کے بارے میں وہ کہتے ہیں: "... یونی ورسٹیوں کے اردوشعبوں کے اساتذ ہنا بنی نوکری بچانے کے لیے جومفاد پرستانہ لائحۂ عمل مرتقب کیا اُس نے اردو کی بنیادوں کو اُکھاڑ یچینا۔اردوکو بچانے میں انھیں کوئی دل چسپی نہیں تھی۔اردوا ساتذہ نے اینے نے تر تیب شدہ لائح محمل کے مطابق یونی ورشی کے اربابِ اقتدار کو ا اس بات پر راضی کرلیا که <sup>ج</sup>ن طالب علموں نے کسی بھی سطح پر اردو کا مطالعہ نہیں کیا ہے یاجوا چھے طالب علم نہیں ہیں،اگروہ ایک مضمون کے طور پر پی . اے میں ارد دکوا ختیار کرنا چاہیں یا اردوا دب میں ایم.اے کرنا چاہیں تو انھیں داخلے کی احازت دی جائے۔صرف اپنی نوکری کے تحفّظ کے لیے ذاتی مفادات کے تابع بالخصوص یونی ورسٹیوں کے اردواسا تذہ کا بی قدم اردوکے لیے بےحد ضرر رساں ثابت ہوا جس کے نتیج میں یونی ورسٹیوں کےاردوطالب علموں میں اکثریت جاہلوں کی ہوگئی ہے۔ پی اے میں اردو کو به حیثیت مضمون اختیار کرنے والے بااردو میں ایم.اے کرنے والے طلبہ میں اکثریت ان کی تھی جن کی علمی صلاحیت بہت کم تھی اور دوسرے طریقوں کے ذریع جنھیں یونی ورش میں بھی داخلہ ہیں مل سکتا تھا۔ یہ اِس صدی کے چھٹے دہے کی بات ہے جب یو نیورسٹیوں کے اردوش عبوں میں ان ہی جاہل طالب عِلموں کی بھرتی بہطور اُستاد شروع ہوئی۔ پھران اسا تذہ

کے جاہل شاگردوں کی کھیپیں تیار ہونا شروع ہوئیں۔ یونی ورسٹیوں کے اردو شعبوں میں برسر کار اسائذہ جہلا کی چوشی نسل ہیں۔ جاہل درجاہل اردو اسائذہ کا بیسلسلہ اب خداجانے کب رُکے گا۔'' ان آرا کا تجزیر کرنے کے بعد مختصر اُاتنا ہی کہا جاسکتا ہے کہ اردو کے قائدین نہ صرف بیکہ وہ وعد بے بھی دفاکر نے میں نا کا مرہے جو وہ اپنی پیش قدمی سے کر سکتے تھے بلکہ وہ اپن وہ وعد بھی دفاکر نے میں نا کا مرہے جن کے لیے وہ اپنی اُجرت بھی وصول کرتے رہے ہیں۔ اس پرطر ہ بیکہ انھوں نے ایسا قدام بھی کیے جو بہ قول شمس الرحمٰن فارو تی ''اردو کے لیے بے حد ضرر رساں ثابت ہوئے' ان ہی کا رنا موں کے سبب اردو کے ان پر چم بردار قائدین کے لیے مشیر حسن خاں کے بیخت الفاظ ڈرست معلوم ہوتے ہیں کہ'' بیلوگ بوالہوتی' اور بے ضمیر کی کے جال میں گرفتار ہو چکے ہیں۔ ان کے یہاں ایمان داری کا تھو رتو تقریباً مرچکا ہے... اس حد تک دنیا دار، اس حد تک جاہ طلب اور گھی آر دو بازی میں گرفتارلوگ ہیں..۔'

یہاں ضمناً میں بیہ بات بھی عرض کرنا چا ہوں گا کہ بیافسوں ناک امر ہے کہ رشید حسن خاں نے ان سارے معروف لوگوں کے نام ظاہر نہیں کیے جن کے لیے انھوں نے ان سخت الفاظ کا پوری طرح ڈرست استعال کیا ہے۔ بیلوگ گمنا می کی سپر کے مشتحق ہرگز نہیں ہیں اور کسی بھی صورت میں قرائنی تفصیلات کے ذریعے ان شخصیات کی شناخت قطعاً مشکل نہیں ہے کیکن میرا خیال ہیہ ہے کہ ان لوگوں کو پوری طرح بے نقاب کرنے کی ضرورت ہے۔ اب ہمیں کسی قدر تفصیل میں جاکر ان اقدام کا جائزہ لینا ہوگا جو مرکز کی حکومت تقریباً

1970 اوراس کے بعد

سوم آنند کے مضمون سے مجھے ہندستان میں مرکز کی اور صوبائی حکومتوں کے رشتوں اوران کی اردو پالیسیوں کے مابین اختلافات سے متعلق بیہ معلوم ہوا کہ بیہ پالیسیاں ان گذشتہ پالیسیوں سے مختلف نہیں تھیں جن کا مشاہدہ میں ایک عرصہ پہلے کر چکا تھا۔ ہندستان کی مرکز کی حکومت اندرا گاندھی کے دور سے ہی اپنی سی نہ کسی پالیسی کے تحت اردو کی بقاوتر قی کے لیے پچھے نہ پچھاقدام کرتی رہی ہے۔ میر بے خیال میں آپ تمام حضرات کے علم میں سیہ بات ضرور ہوگی کہ مرکز کی حکومت نے ایسی تمام پالیسیاں جن سے بیتا ٹر عام ہے کہ حکومت اردو کی بقاوفروغ کی خواہاں ہے، اس لیے، نہیں روار کھی تھیں کہ حکومت کواردو سے واقعتاً کسی قسم کی کوئی دل چسپی تھی بلکہ حقیقت بیہ ہے کہ اُن پالیسیوں کے نفاذ کا مقصد سیاسی مفادات کا حصول تھا۔ سوم آنذ ہی کے مضمون سے مجھے یہ بھی علم ہوا کہ اندرا گاندھی نے اپنے دورِ اقتدار میں 1972 میں اندر کمار گجرال کی صدارت میں ایک کمیٹی تفکیل دی تھی جس کا کام اردو کی تر وت کے امکانات کا جائزہ لینا تھا۔ ڈھائی سوصفحات پر مشتمل بیر پورٹ 1975 میں 187 سفار شات کے ساتھ پیش کی گئی۔

سوم آنند کے مطابق بیر پورٹ' سردخانے میں چلی گئی' جس کا سب سے بڑا سبب جگ جیون رام کی شدیدارد دمخالفت تھااورا ندرا گاندھی اس دور کے سیاسی حالات میں جگ جیون رام کی مخالفت کا خطرہ مول لینانہیں جابہ تی تھیں۔

بہر حال، مناسب وقت آن پر گجرال کمیٹی رپورٹ پارلیمنٹ میں پیش کی گئی اور پھر مختلف، کافی فصل ہے ، دو کمیٹیاں اس امر کا جائزہ لینے کے لیے قائم کی کئیں کہ گجرال کمیٹی کی کون می سفار شات کا نفاذ عملاً ممکن ہے۔ پہلی سب کمیٹی 1979 میں آل احد سر ورکی صدارت میں بنی جس کا کام گجرال کمیٹی کی سفار شات کا جائزہ لینا تھا ( اس کمیٹی نے اپنا کام 1983 میں کلمل کرلیا ) دوسری کمیٹی علی سردار جعفری کی صدارت میں فر ورکی 1990 میں تشکیل دی گئی جس نے غیر معمولی مستعدری کا ثبوت دیتے ہوئے ستمبر 1990 میں حکومت کواپنی رپورٹ پیش کردی ۔ جعفری کمیٹی نے بی تعددی کا ثبوت دیتے ہوئے ستمبر 1990 میں حکومت کواپنی رپورٹ پیش کردی ۔ جعفری کمیٹی نے بی تعددی کا ثبوت دیتے ہوئے ستمبر 1990 میں حکومت کواپنی رپورٹ پیش کردی ۔ جعفری کمیٹی نے بی تعددی کا ثبوت دیتے ہوئے ستمبر 1990 میں حکومت کواپنی رپورٹ پیش کردی ۔ جعفری کمیٹی کہ مستعدری کا ثبوت دیتے ہوئے ستمبر 1990 میں حکومت کواپنی رپورٹ پائی کی ہیں گیا ہے۔ معروبوں کی دفتر می کام کارج کی زبان کے طور پر ۔ جسے دوسری سرکاری زبان کہا جاتا ہے۔ تولی کرلیا۔ دل چسپ بات سے ہے کہ گجرال کمیٹی کی سفار شات میں سے سفارش ای ہی ہیں کی گئی تھی۔ ایجوکیشنل فاؤنڈ نیشن کی طرف سے جصے انٹر پر دیش نے کا فذ پر ہی توجی از داد رہے اپنے اپنے اس میں گجرال کمیٹی ، سرور کمیٹی پائی سندار ثان میں ہی معاد شات ہے۔ موال ہی تا کا میں کی ای توں اس میں گجرال کمیٹی ، سرور کمیٹی یا جعفری کمیٹی کا کوئی حوالہ سرے سے موجود ہی نہیں خی گئی تھی ۔ فاروق نے پی ایتی ہے کہ مقال میں گر ال کمیٹی کا تعادی اور اس کی سفارشات کی سفارش ہو ہیں خی گئی تھی۔ تلخیص شامل ہے۔

خود مختارا داروں اورانجمنوں کارول:

مجھے بہ خوبی اندازہ ہے کہ قومی کونسل برا یے فروغِ اردوز بان جیسے پیش رواداروں کی طویل

عر صے کو محیط بے عملی کے سبب پیدا شدہ بے اطمینانی اور مایوسی عام طور پر لوگوں کوا یسے اداروں سے پوری طرح مایوس کردیتی ہے اور نینجناً ایسی انجمنیں وجود میں آن لگتی ہیں جو کسی بھی طرح کی سرکاری امداد یا تعاون قبول کرنے سے انکار کر خود کو حکومت کے احسان اور پالیسی دونوں سے آزاد کرلیتی ہیں۔ ہند ستان میں اردو کے موجودہ حالات میں بیہ بے اطمینانی ایک مبارک رجحان ہے کیوں کہ حقیقتاً ایسی خود محتار انجمنوں کی آج بے حد ضرورت ہے۔ مجھے بیجان کر خوش گوار تعجب ہوا کہ مولانا ابوال کلام آزاد رلیس چی ایڈ ایجویستن فاؤنڈ یشن ایک ایسی ہی کر خوش گوار تعجب ہوا کہ مولانا ابوال کلام آزاد رلیس چی اینڈ ایجویستن فاؤنڈ یشن ایک ایسی ہی خود محتار رضا کا را نجمن ہوا کہ مولانا ابوال کلام آزاد رلیس چی اینڈ ایجویستن فاؤنڈ یشن ایک ایسی ہی خود محتار رضا کا را نجمن ہوا کہ مولانا ابوال کلام آزاد رلیس چی اینڈ ایجویستن فاؤنڈ یشن ایک ایسی ہی خود محتار رضا کا را نجمن ہوا کہ مولانا ابوال کلام آزاد رلیس چی اینڈ ایجویستن فاؤنڈ یشن ایک ایسی ہی خود محتار رضا کا را نجمن ہوا کہ مولانا ابوال کلام آزاد رلیس چی اینڈ ایجویستن فاؤنڈ یشن ایک ایسی ہی خود محتار رضا کا را نجمن ہوا کہ مولانا ابوال کلام آزاد رلیس چی اینڈ ایجویستن فاؤنڈ یشن ایک ایسی ہی ہو خود خدار صا کا را نجمن ہو دوخوں ت کی ایل ہوں کرتی ہوں کر تی کر کر کار کال محل کر کا تعلق رکھنے والے اہل قلم تک سے کسی طرح کا روئے کے بارے میں کوئی خبر نہتی ۔ سب سے تعجب خیز بات سے ہو کہ خاؤنڈ یشن کی طرف سے دوت نامہ ملنے کر گی مہینے کے بعد میں اس روئے سے واقف ہو سوا۔ فاؤنڈ یشن کی طرف سے میں استفسار کرنے پر اس کے نائب صدر امان اللہ خالد نے ایپ 14 مئی میں پر پاؤں کی سے بر میں سے فروری سمجھتا ہوں کہ این اللہ خاں کے اس خط کے حوالے سے پچھی خور کا اندران جاں

<sup>۲</sup> مولانا ابوالكلام آزاد ر لیر بی ایند ایج کیشن فاؤندیش کا رجسر یش ۱۹89 میں کرایا گیا۔فاؤندیش کے مربق سکندرآباد کے دہ تمام حضرات ہیں جو تقسیم کے بعداردو پر پرٹنے والے پیمیری دقت میں ستائش و صلح کی ہر تمات بے نیاز ہو کر بہت خاموش کے ساتھ با دِمخالف کے تیز جھو نکوں میں اردو کی ثرم کروش کیے رہے... (سکندرآبادا تر پردیش کے ضلع بلند شہر کا ایک قصبہ ہے جس کی کل آبادی کا تقریباً 45 فی صد حصّہ مسلمانوں پر شتم ل ہیں ...ہماری روز اول سے یہی کوشش اور پالیس ہے کہ حکومت ہند سے سی طرح کی کوئی مدد قبول نہ کی جائے تا کہ براور است یا بالوا سطح کومت کی پالیسیاں ہمارے کام پر اثر انداز نہ ہو سکیس۔ اس طرح کے نظریات کے ساتھ کسی ادار کو ہند ستان میں چلانا آج بھی بہت مشکل ہے ادر ایسی تمام مشکلیں ہم برداشت کر رہے ہیں۔''

14 مئي 1996 کے خطرمیں آگے لکھا تھا: '' فاؤنڈیشن اب تک دواہم موضوعات پر سمینار منعقد کر چکی ہے …ایک اردو ذریعہ تعلیم کے مسائل اور دوسرا ہندستانی مسلمان اور پر لیں کے موضوعات بر۔ اس میں پیش کے گئے مقالات دنیا کھر کے مقتدر اخبارات درسائل میں شائع ہوئے۔ مولانا آزاد فاؤنڈیشن کے تمام فنڈ مقامی باشندوں سے بہ قدر ضرورت چند ہے کی شکل میں حاصل کیے جاتے ہیں۔'' میں نے پہلے بھی عرض کیا ہے کہ سرکاری امدادیا فتہ انجمنوں کے خلاف ہندستان کے اردو والوں کی بےاطمینانی اور بے یقینی قطعاً جائز ہےاوراردو کے حقوق کے لیےصرف اپنے زورِ باز و کے بل پرجد وجہداورخود مختاراداروں کا قیام ایک خوش آئند قدم ہے کیکن اس سے بیمراد بھی نہیں لینا جاہے کہ اردو والے سرکاری امداد یافتہ اداروں کے معاملات میں کوئی دل چیپی ہی نہ لیں۔اردو کی ترویج کے لیے قائم کی گئی انجمنیں،ادارے،اکادمیاں اور بیورد وغیرہ اگراطمینان بخش کامنہیں کررہے ہیں توان پر منظم طریقے سے کھلے عام تنقید کی جانی چا ہےاوراس سے بھی زیادہ اہم بات ہیہ ہے کہ ان سرکاری اداروں کے منظور شدہ پروگراموں کوملی جامہ پہنائے جانے کے لیے وسیع پیانے پر اور سلسل جدّ و جہد کرنا جا ہے۔ کہنے کا مقصد سہ ہے کہ مولانا ابوالکلام ے میں چی ہے۔ آزاد ریسر چی اینڈ ایجو کیشنل فاؤنڈیشن جیسی انجمنوں کو اردو کی ترویخ و ترقی کے لیے مربوط یر وگراموں کے تحت منظم طور پر سرگر مثمل ہونا جا ہے اور اپنی پالیسیوں اور پر وگراموں کی اشاعت كرناحإ ہے۔ مولا نا ابوالکلام آ زادر یسرچ اینڈ ایجوکیشنل فاؤنڈیشن کی طرف سے میر ی درخواست پر

مولانا ابوالکلام آزادر یسر چ ایند ایجویسل فاؤند کیشن کی طرف سے میری درخواست پر جوشائع شدہ مواد مجصے موصول ہوا تھااس میں لا ہور سے شائع ہونے والے انگریزی روزنامے دی نیشن کے 25 دسمبر 1992 کے ثمارے میں احمد رشید شروانی کا ایک مضمون'' ہندی مسلمانوں کی تعلیمی پس ماندگی'' بھی شامل تھا۔ میں اس مضمون کے ان آخری دو پیرا گرافوں سے حوالہ پیش کروں گا جن کا تعلق مندرجہ ُ بالا بحث اور مولا نا آزاد فاؤند یشن جیسے خود مختار اداروں کے رول سے ہے۔شروانی صاحب لکھتے ہیں: د' آخر میں، میں صرف ہیکہوں گا کہ بنیادی طور پر بیر حکومت ہند کی ذمہ داری ہے کہ وہ اس کا انتظام کرے کہ مسلمان بیخے بہتر تعلیم حاصل

کرسکیں ۔کیامسلمان' بھارت ماتا' کے سیوت نہیں ہیں؟ بھارت ماتا کے یہ کروڑوں سپوت اگر تعلیم کے میدان میں پس ماندہ میں تو بیصرف حکومت کی خطاہے۔ لیکن اس کا مطلب مید بھی نہیں کہ ہم مسلمان ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹھ حائیں اورصرف اس کا انتظار کرتے رہیں کہ حکومت کب اپنا فرض ادا . کرتی ہے۔ چوں کہ ہمارے بچّوں کامنتقبل ان کی تعلیم برمخصر ہے،اس لیے، ہمیں حکومت کے رویتے اور کارکردگی سے بے نیاز ہوکراپنے بچّوں کی تعلیم کے لیے مکنہ حد تک مسلسل سعی کرتے رہنا چا ہے۔' مجھےان دونوں باتوں میں سے کسی سے بھی اختلاف نہیں ہے لیکن ان اقتباسات کو پڑھنے کے بعد جو شے میری توجہ نوراً پنی طرف مبذ ول کرتی ہے وہ یہ ہے کہ اگریہ مان لیا جائے کہ بنیا دی طور پرمسلم بچّے ں کی تعلیمی شطح کو بہتر بنانا حکومت کی ذمہ داری ہے تب بھی یہ واضح نہیں ہوتا کہ مصتف کااس سیاق وسباق میں منشا کیا ہے اور سلم بچّوں کی تعلیمی سطّح بلند کرنے کے لیے وہ حکومت سے کیا اقدام کرنے کی توقع کرتے ہیں۔شروانی صاحب نے پورے مضمون میں ایسی کوئی بھی ٹھوں تجویز پیش نہیں کی ہے جس سے بدانداز ہ کیا جا سکے کہ حکومت کواس نتیج پر پہنچنے کے لیے کیا اقدام کرنے جاہئیں ادرکون سی حکمت عملی بروے کار لانا جا ہے۔ کوئی بھی قاری مسلم تعلیمی ہیں اندگی پراس اہم اورطویل مضمون کے بارے میں یہی خیال کرےگا کہ فاضل مصنّف کے ذہن میں مسلم بچّوں کا تعلیمی معیار بلند کرنے کے لیے دوسطح یرواضح تجاویز ہوں گی…ایک بیہ کہ حکومت کی حکمت عملی کیا ہواور دوسری ببر کہ اس حکمت عملی کے نفاذ کے لیے اردو بولنے والا طبقہ حکومت پر کس طرح دیاؤ ڈالے۔ شروانی صاحب آخری اقتیاس میں لکھتے ہیں کیر''اس کا مطلب پہنیں کہ ہم مسلمان ماتھ پر ماتھ رکھ کر بیٹھ جا کیں اور صرف اس کا انتظار کرتے رہیں کہ حکومت کب اینا فرض اداکرتی ہے۔' یہ بات بالکل درست ہے لیکن اس بیان سے بھی ایسا کوئی اشارہ نہیں ملتا کہ اب تک اردو کے رہنماؤں نے اردو کی تر وتلج وتر تی کے باب میں کیا کچھ کیا ہے یااس عام آ دمی کو جو اینے بچوں کواردوزبان کی تعلیم دینا جاہتا ہے، کیا روتیہ اختیار کرنا چاہیے۔مصنّف کا خیال ہے کہ '' ہمیںا بنے بچّوں کی بہتر تعلیم کے لیے مکنہ حد تک مسلسل سعی کرتے رہنا جا ہے۔'' یہ بات بھی صحیح ہے لیکن بہ کیسے بتا چلے کہاب تک آپ کیا کرتے رہے ہیں اور کیا کیا کچھ کرنا آپ کے دائر ۂ

اختیار میں ہے؟ یا یہ کہ اردو کے قائدین کے ذریعے آپ کیا حاصل کرنا چاہتے ہیں؟ ان سارے امور پرمصتف خاموش ہے۔ جب کہ حقیقت سیہ ہے کہ یہی وہ نکات ہیں جن پرزیادہ داضح اور مدلّل فکر کی ضرورت ہے۔

اردو کے قائدین کی خامیاں اور کمزوریاں:

اردو کے قائدین کے رویتے پر میں یہ کہنے کے لیے مجبور ہوں کہ میرے ذاتی مشاہدے کی حد تک اردو کے قائدین اردو کے لیے خود پڑھ کرنے کے بجائے ہمیشہ صرف دوسرے لوگوں کو ہی پڑھ کرنے کی ترغیب دیتے رہتے ہیں۔ ان کے اس رویتے کے لیے ان کا وہ تاریخی پس منظر ذے دار ہے جس میں وہ سیکروں سال تک ہندستان میں برسر اقتد ارا شراف کے طور پر گز رادقات کرتے رہے ہیں ۔ شرس الرحمٰن فاروقی جوخود بھی اتر پر دلیش کے اشرافیہ طبقے سے تعلق رکھتے ہیں، اطہر فاروتی کو دیے گئے اپنے انٹرویو میں ( دی نیشن لا ہور، 8 جنوری 1994 ) ایک غیر معمولی بات (جسے خوش آئند بھی کہا جا سکتا ہے ) کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ:

> ''اتر پردیش کے مسلمان احساسِ برتر ی کا شکار رہے ہیں جسے میں حقیقتاً ایک احتقانہ بات تصوّر کرتا ہوں۔''

مجھ جیسے بیرونی آدمی کے لیے شمس الرحمٰن فاروتی صاحب کا یہ بیان چونکا دینے والی بات ہے۔اتر پر دیش کے مسلمانوں کی بیصفت اس رویے میں بھی ظاہر ہے جس کی طرف میں نے اپنی ایک تحریر میں اشارہ بھی کیا ہے ( بلکہ طنز کے ساتھ اشارہ کیا ہے ) کہ: '' یو پی کا شریف زادہ خودا بیا کوئی کا منہیں کرتا جس کو وہ دوسر ے لوگوں سیحکم صا در فر ما کریا پھر خوشا مداور چاپلوہی سے کر اسکتا ہے۔' قار کمین حضرات مجھے اس صاف گوئی کے لیے معاف فر ما کمیں کہ میں ایک ایسی تجویز پر

انطہار را بی سرائی سے من کا میں وی سے میں میں رہ یں تدین ہیں ہیں ہو یہ پر انطہار را بر کرر ہا ہوں جس کی حمایت اطہر فاروقی اور سوم آنند دونوں نے کی ہے (حالاں کہ سوم کے مطابق ہند ستان میں اردو تعلیم کو نہ جی تعلیم کے بنیاد کی اداروں مثلاً دینی مدرسوں وغیرہ جوابتداً صرف اسلامی تعلیم کے لیے قائم کیے گئے تھے، کالازمی دھتہ بنادیا جانا چا ہے۔ میر ے خیال میں کے لیے آپ کوئی دو سراسہارا کیوں تلاش کرر ہے ہیں ۔ آپ کو خود ہی اردو تعلیم کرنا ہوگا۔ دوم میرا مشاہدہ میہ ہے کہ اشرف علی تھانوی کے زمانے سے ( تقریباً سو برس پہلے سے جب انھوں نے <sup>در بہ</sup>شتی زیور' لکھی ) اب تک ان مدرسوں یا ان کے مدر سین کے رویتوں میں کچھ خاص تبدیلی نہیں آئی ہے۔ <sup>در بہ</sup>شتی زیور' کے دسویں باب میں ایک فہرست ان کتابوں پر شتمل ہے جن کا مطالعہ اشرف علی تھانوی صاحب نے خواتین کے لیے ممنوع قرار دیا ہے۔ میہ بات درست ہے کہ یہاں سیاق وسباق مسلم خواتین کا ہے پھر بھی دوباتیں قابل خور ہیں۔ پہلی بات میہ ہے کہ کیا ہم مسلم خواتین کو وہ سب پچھ پڑھنے کے قابل بنانا چا ہتے ہیں جس کا مطالعہ سلم مرد کر سکتا ہے۔ دوسری بات ہیہ کہ دیمان سا محب نے خواتین کے لیے منوع قرار دیا ہے۔ میہ بات درست ہے مسلم خواتین کو وہ سب پچھ پڑھنے کے قابل بنانا چا ہتے ہیں جس کا مطالعہ سلم مرد کر سکتا ہے۔ دوسری بات ہیہ ہے کہ تھانوی صاحب نے خواتین کے لیے جن کتابوں کے مطالعہ سلم مرد کر سکتا ہے۔ دوسری بات ہیں ہوتی اور سب پچھ پڑھنے کے قابل بنانا چا ہتے ہیں جس کا مطالعہ مسلم مرد کر سکتا ہے۔ دوسری بات ہیں ہے کہ تھانوی صاحب نے خواتین کے لیے جن کتابوں کے مطالعہ سلم مرد کر سکتا ہے۔ دوسری بات ہیں ہے کہ تھانوی صاحب نے خواتین کے لیے جن کتابوں کے مطالعہ رہ کہ کا مطالعہ سلم مرد کر سکتا ہے۔ دوسری بات ہیں ہوں اور دوست پھر پڑھنے کے قابل بنانا چا ہتے ہیں جس کا مطالعہ سلم مرد کر سکتا ہے دوسری بندی عاید دوسری بات ہیں ہوں دور ہوں اور دوست ہے جس کا مطالعہ مرد کر تا ہے۔ بہ تی زیور میں دی گئی اس فہر ست در حقیقت پوری اردو شاعری اور اردو شاعری کا یقدیناً سب سے زیادہ اہم ھیں اندر سجا، بر منیر کا قصہ یعنی مثنوی میر حسن ، داستان امیر حزہ ، گل بکا وک اور اس فی میں دوسر اور اور بھی شامل ہے، کا مطالعہ سلم خوانتین کے لیے ممنوع قرار دیتے ہیں، اسی لیے، مذہبی تعلیم کے لیے خود کو دقف کرنے والے ان مدارس سے طلبہ کو ارد دا دب کے بہترین سرمایے کی تعلیم دینے کی امید رکھنا تو میرے خیال میں آج بھی خیالی پلا ڈہی ہے۔ کس حکمت عملی کی ضرورت ہے

اب میں اس نکتے کی طرف رجوع کرتا ہوں کہ اردو کے قائدین کیا کریں۔ جھے اس بات پر کوئی اعتراض نہیں کہ وہ اس بات کو اُٹھا ئیں کہ حکومت ہندیا صوبائی حکومتوں وغیرہ کو فلال فلاں کام کرنے چاہئیں، وہ ایسا کرنے کے لیے حکومتوں پر دباؤ بھی ڈالیں۔ جھے اس میں بھی کوئی قباحت نظر نہیں آتی کہ وہ یہ کہیں کہ مدر سین کو اس بات پر راضی کرنے کی کوشش کی جانی چا ہے کہ وہ دینی مدارس میں طلبہ کو اردو پڑھا ئیں... جھے ان سب میں سے کسی بھی بات پر بھی کوئی اعتراض نہیں لیکن اس سب سے قطع نظر میں جس بات پر زور دینا چا ہتا ہوں وہ یہ ہے کہ اردو کے قائدین اپنی بیش تر توجہ اس پر صرف کریں کہ انھیں خود کیا کرنا چا ہے، مید کی کے بعد رکھ دوسر کو گی اعتراض کر رہے ہیں یانہیں کر رہے ہیں اور اس لیے میں نے احمد رشید شروانی کے الفاظ کا حوالہ دیا ہے۔ میر بے خیال میں وہ کہنا یہی چا ہے ہوں گے جو میں نے عرض کیا ہے مگر وہ کسی تفصیل میں نہیں گئے جب کہ اغیس ایسا کرنا چا ہے تھا۔

اب میں چندا ہم نکات کی طرف توجہ مبذ ول کرانا جا ہوں گا جن کی طرف ،میرے خیال میں اردو کے حامیوں اور قائدین کی توجہ بہت پہلے مرکوز ہوجانا جا ہیےتھی اور کم از کم اب تو انھیں اس سلسلے میں مستحد ہوہی جانا چاہیے۔

سوم آنند کے مضمون (اشاعت 1992) کا ایک حصّہ ہندستان میں اردو کے امکانات پر غور کرنے والے لوگوں کے لیے ایک بے حدا ہم پہلو کی طرف ہماری توجہ مبذ ول کراتا ہے۔ سوم آنند کہتے ہیں کہ حالاں کہ حکومت کی طرف سے اردوکو کافی مالی مراعات دی جاتی رہی ہیں کیکن اردو بو لنے والے طبقے کے حالات پچھا بسے نا گفتہ یہ ہیں کہ وہ ان مالی مراعات کا صحح استعال کبھی نہیں کر سکا۔ سوم آنند نے اپنے مضمون کے ایک اقتباس میں اس بات کو بڑے مناسب طریقے سے پیش کیا ہے۔ میں اسی اقتباس کو پچھ کاٹ چھانٹ کر پیش کر رہا ہوں ۔ سوم آنند کا کہنا ہے کہ حکومت ہندار دواخبارات کی مدد کے لیے کافی کو شاں رہتی ہے مگر اردواخبارات اپنے حالات کے سب ان مراعات سے پچھ بھی فائدہ اُٹھانے کی حالت میں نہیں ہیں ... یہاں یونائٹ ڈیوز آف انڈ یا (یواین آئی) نام کی ایک بڑی خبر رسال ایجنسی ہے۔ اس ادارے نے حکومت ہند کے کہنے سے اردوا خبارات کے لیے اردوٹیلی پر نٹر سروس شروع کرنے کا فیصلہ کیا جس کے لیے حکومت ہند نے یواین آئی کو کٹی لا کھروپے کی گرانٹ بھی دی لیکن اردو پر لیس ان فراہم شدہ مواقع سے فائدہ اُٹھانے کی حالت میں نہیں ہے۔ کہا جاتا ہے کہ اس اسلیم کو کا میاب بنانے کے لیے یواین آئی نے چالیس اردوا خباروں کواپنی خدمات پیش کیں لیکن اردوا خبارات آج تک اس سہولت کا فائدہ نہیں اُٹھا پائے ہیں۔

ال قتم کی دشواریاں کم نہیں ہیں۔ مثلاً ایسی سہولیات کے صحیح استعال کے لیے ایتھے مترجمین کی ضرورت ہوتی ہے جواردو میں سرے سے موجود ہی نہیں ہیں۔ حقیقت مد ہے کہ اردوداں طبقے کی نئی سل ایسے دور میں پیدا ہوئی ہے جب اردو کی تعلیم دینے کا رواج ہی نہیں رہا ہے۔ ایسے میں آپ اس نئے نو جوان طبقے سے بدا مید کیوں کرتے ہیں کہ وہ اچھی اردوجا نتا ہوگا ؟ اس پرطر ہو مد کہ شال ہند کے نام نہاد ہندی علاقے میں انگریزی تعلیم کا معیار بھی بے حد خراب ہے۔ متیجہ مد ہے کہ اردواخباروں میں کا م کرنے والے متر جمین کے نہ تو معمولی درجے کی انگریزی آتی ہے اور نہ اچھی اردوہ ہی۔

دریں اثنا حکومتِ اتر پردیش اردو کے تعلق سے اپنی قدیم اردوگش پالیسی پر قائم ہے۔ اس سلسلے میں سوم آنند لکھتے ہیں :

<sup>د</sup> این سبب سے مرکزی حکومت کسی نہ کسی حد تک مجبور ہے۔ اردو کو کس طرح جان بوج سر کر اتر پر دیش میں ختم کیا گیا میں اس کی ایک مثال پیش کرتا ہوں۔ تقریباً بیس برس پہلے مرکزی حکومت نے اتر پر دیش حکومت کو اپنے یہاں پر انمر کی اسکولوں کے لیے سمات ہزارار دوا ساتذہ کی تقرر کی کا مشورہ دیا...اور یہ بھی کہا کہ ان اساتذہ کی تقرر کی اور تخواہ کے اخراجات مرکز کی حکومت برداشت کر ہے گی۔ اس کے مطابق صوبے کے شعبہ تعلیم مرکز کی حکومت برداشت کر ہے گی۔ اس کے مطابق صوبے کے شعبہ تعلیم نے ان اساتذہ کی تقرر کی تو کر دی لیکن ان اساتذہ کے اسکولوں میں اردو بڑھانے کے لیے کوئی وقت متعین نہیں کیا گیا اور ان سے کہہ دیا گیا کہ جو سے الگ وقت دے کر اردو پڑھی، اور اردو کے لیے مقرر کیے گئے ان اساتذہ کو دوسرے مضامین پڑھانے کا حکم دے دیا گیا۔'' سوم آنذ کے مضمون سے میطویل اقتباس نقل کرنے کی ضرورت اس لیے پیش آئی کیوں کہ میراخیال مد ہے کہ آپ میں سے بیش تر حضرات کی نظر سے میضمون نہیں گزرا ہوگا۔ راقم الحروف کے نام اپنے 2 اگست 1996 کے خط میں امان اللہ خالد نے میرے استفسار پراردوا ساتذہ کی تقرری سے متعلق جو حقائق پیش کیے ہیں وہ سوم آنند کے ذریعے پیش کیے گئے حقائق سے مختلف ہیں۔ خالد صاحب کا کہنا ہے کہ ''اصل واقعہ مد ہے کہ اندرا گاندھی کی ذاتی کوشش سے اتر پردیش میں پچھا ساتذہ بھرتی ضرور کیے گئے تھ مگر ان کی تخواہ صوبائی حکومت کا محکمہ تعلیم دیتا ہے اور مرکز کوان سے پچھ لینادینا نہیں۔' سوم آنند کا بیان ہے کہ یو پی میں انگریز کی اور اردو جانے والے لوگوں کی تعداد بہت کم اردو تد رئیں کا موقع دیا جاتا تو ان میں واقعتاً کتنے لوگ اردو پڑھانے نے قابل نگتے۔ مجھا سے اردو تد رئیں کا موقع دیا جاتا تو ان میں واقعتاً کہنے لوگ اردو پڑھانے کے قابل نگتے۔ مجھا سے اردو تد رئیں کا موقع دیا جاتا تو ان میں واقعتاً کہنے لوگ اردو پڑھانے کے قابل نگتے۔ مجھا سے

اس بحبس کا جواب اطہر فاروقی کے مضمون URDU EDUCATION IN FOUR اس بحبس کا جواب اطہر فاروقی کے مضمون URDU" "REPRESENTATIVE STATES جو'' اکنا مک اینڈ پالیٹ کل ویکلی'' کے کیم اپریل 1994 کے کے ثمارے میں شائع ہوا ہے، مل گیا۔ اس مضمون کا اولین نقش 1989 کے آخریا کچر 1990 کے شروع میں ہفت روزہ 'ہماری زبان' میں شائع ہوا تھا جو ہندستان میں اردوقعلیم کے پہلے سروے کے تجزیبے پر مشتمل تھا۔ وہ لکھتے ہیں:

> <sup>•</sup> اتر پردیش میں کچھ مقامات پر پرائمری سطح کے اردو ذریعہ تعلیم کے بلدیاتی اسکول چلائے جاتے ہیں جن کے لیے اسا تذہ کی تقرر کی بھی کی گئی تھی مگر اردو ذریعہ تعلیم کے ان نام نہا دبلدیاتی اسکولوں میں بھی اردو کی حیثیت بس ایک اختیاری مضمون کی سی ہوتی ہے۔ اردو اسا تذہ کہلانے والے حضرات میں سے بیش تر لوگ اردو ذریعہ تعلیم کے مفہوم سے بھی واقف نہیں ہیں۔ سے بھی واقف نہیں ہیں۔ خرف ایک اختیاری مضمون کے طور پر اردو کی تعلیم اور وہ بھی کا غذ پر۔ اس ضرف ایک اختیاری مضمون کے طور پر اردو کی تعلیم اور وہ بھی کا غذ پر۔ اس خرمن میں سب سے زیادہ افسوس ناک پہلو ہیہ ہے کہ یو پی میں بیش تر نام نہا داردو اسا تذہ اسے نااہل ہیں کہ وہ خود ہی پر ائمر کی درجات کی اردو نہا داردو اسا تذہ اسے نااہل ہیں کہ وہ خود ہی پر ائمر کی درجات کی اردو

اردو کی اس صورت حال سے جھے یہ بھی اندازہ ہوتا ہے کہ اردوداں لوگوں کے درمیان ایسے بے وقعت طبقات اور بھی ہیں (ان عظیم شخصیتوں کے علاوہ جن کور شید حسن خاں نے لتا ڑا ہے) جن کی صلاحیتیں مشکوک ہیں اوران کو بھی ہدف تنقید بنایا جا سکتا ہے۔ جیسا کہ میں نے پہلے بھی عرض کیا ہے کہ اردو کی تروین کے لیے ہمیں ہر سطح پر اردو پر دستر س رکھنے والے لوگوں کی تعداد بڑھانے کی بے حدضر ورت ہے۔ او پر بیان کیے گئے حقائق واضح طور پر میر سے اس بیان کی صدافت کے ضامن ہیں۔ اس مقصد کے حصول کے لیے بچوں اور بالغوں دونوں نے لیے اردو کل سیں بے حدضر ورک ہیں ورنہ اردو اس تدہ سے لیے کہ کا توں تک ہر سطح پر ہمار اسابقہ نا اہل لوگوں سے پڑے گا۔ اب میں کچھ دوسری باتوں کی طرف رجوع کرتا ہوں۔

د يونا گرى مىں اردو:

اردوکی تمام انجمنوں کوخواہ وہ سرکاری امدادیا فتہ ہوں خواہ رضا کار،اس حقیقت کے نتائج پر غور کرنا ہوگا کہ بہت سے اردو بولنے والے لوگ اردو تو جانتے ہیں کیکن وہ اردور سم خط سے واقف نہیں ہوتے ۔ وہ لوگ اردوادب پڑھنے کے بھی خواہش مند ہوتے ہیں کیکن وہ اردوادب کا مطالعہ اسی وفت کر سکتے ہیں جب وہ دیونا گری خط میں موجود ہو۔ میری راے میں اردو کے موجودہ تناظر میں سرکاری امدادیافتہ اداروں اور انجمنوں کو اردو کے اہم اور مقبول عام مصنفین کی کتابیں دیوناگری رسم خط میں بھی شائع کرنی چاہیے۔ اس بات میں دوسر ےلوگوں کی طرف سے پیش رفت کا انتظاران اداروں کونہیں کرنا چاہیے۔ اگر بیادار ے اردو کی ترویج کے دافتی خواہاں ہیں تو پھر انھیں ان محبّان اردوکی ضرورتوں کو پورا کرنے کی کوشش کرنا چاہیے جوار دوادب کے بارے میں مزید جاننا چاہتے ہیں، اردوادب کا مطالعہ کرنا چاہتے ہیں کیکن اردور سم خط سے دافت نہیں ہیں۔ دیوناگری رسم خط میں اردوادب کی اشاعت سے اردواد کی طرف میں کے دو

الا طبقے تک ہی محدود نہیں رہے گا بلکہ وہ ہندی داں قارئین بھی اس کی طرف متوجہ ہوں گے جواردو جانتے تو نہیں ہیں لیکن اردوادب کے اوصاف سے واقف ہونا چاہتے ہیں۔ میرے خیال میں ہندی داں حضرات کا حلقہ دوسرا بڑا حلقہ ہے جو (اردوداں حضرات کے علاوہ) اردوادب کاممکن قاری ہوسکتا ہے۔

چھے د ہے کی ابتدا میں اسکول آف اور نیٹل اینڈ افر کین اسٹڈیز کے ایک ہندی داں رفیق کارنے جواردو سے بھی واقف تھے، میر کی توجہ کئی جلدوں پر مشتمل'' شعر ویخن' نام کی ایک کتاب کی طرف مبذ ول کرائی۔ بیدد یونا گری رسم خط میں اردوشاعری کا ایک جامع انتخاب تھا جس میں ہر صفح پر حاشے میں مرتب نے اپنی دانست میں مشکل اردوالفاظ کے ہندی معنی یا متبادل الفاظ بھی درج کیے تھے۔ اگر میری یا دداشت دھوکانہیں دے رہی ہے تو کافی عرصہ پہلے ، غالباً 1958 میں ، الد آباد سے شائع ہونے والا اردوسا ہتیہ نام کا ایک مجلہ دیکھنے کا اتفاق بھی مجھے ہوا تھا۔ اس مجلے میں معاصر اردوا دب کو دیونا گری رسم خط میں شائع کیا گیا تھا اور مشکل الفاظ کی تشریح بھی کی گئی معاصر اردوا دب کو دیونا گری رسم خط میں شائع کیا گیا تھا اور مشکل الفاظ کی تشریح بھی کی گئی متک حاصر اردوا دب کو دیونا گری رسم خط میں شائع کیا گیا تھا اور مشکل الفاظ کی تشریح بھی کی گئی افریکن اسٹڈ پڑ میں اردوکا درس دیتے ہیں ، اردو شائع کیا گیا تھا اور مشکل الفاظ کی تشریح بھی کی گئی افریکن اسٹڈ پڑ میں اردوکا درس دیتے ہیں ، اردو شائع کیا گیا تھا اور مشکل الفاظ کی تشریح بھی کی گئی افریکن اسٹڈ پڑ میں اردوکا درس دیتے ہیں ، اردو شائع کیا گیا تھا اور مشکل الفاظ کی تشریح بھی کی گئی زی دہلی دولان کی میں میر سے ایک سابق دفیق ڈیوڈ میڈ صوبر نے جو آب بھی اسکول آف اور میٹل اینڈ ن دہلی دہلی دولان کی کار میں تھی میں ، اردو شائر کی کا ایک انتخاب (اوکسفر ڈیونی ورسٹی پر لیں ، افریکن اسٹڈ پڑ میں اردوکا درس دیے ہیں ، اردو شائر کی کی ہے ۔ بیا کی دولسانی کتاب ہے جس میں ن دہلی دولمانی کتاب ہے جس میں ن دہلی دولان کی کار میں ترجمہ سید سے ہاتھ پر دیا گیا ہے۔ دیا کی دولسانی کتاب ہے میں میں ن دولی دوستن کو دیونا گر کی رسم خط بھی اردو شائر کی ہے ہے میا کی ایک ہی ہے ہوا ہے تار کی مشر کے مشور دی پر ن دول خاص ہوں ہوں ہے کہ دیونا گر کی رسم خط میں اردو شائر کی پڑ ھے والے تار کی کا کی میں کا ملقہ اردور سم دول جانے دو الے قار کین سے کہیں دیا دوستا ہو کی پڑ ہے دوالے تار کی کا میں کی اس کی دول میں کا میں کی دور ہی کر دول جائی دول حال ہوں کی میں میں دیا دوست جار کی پڑ ہے دوالے تار کی کا حلقہ اردور سم دول جائی دول کی کی ہو دوست جار ہونا کر کی ہو دوست جا ہے دول ہو دول کی کا حلقہ اردور ہم

تقریباً سات سال قبل راہی معصوم رضا کا ایک خیال آفریں انٹرویو اخبار نوئے کے 55-9 فروری 1990 کے ثنارے میں شائع ہوا تھا۔ یہ انٹرویوا طہر فاروتی نے لیا تھا جس میں راہی معصوم رضانے کہا تھا کہ اگراردو کے کلا سیکی سرما ہے کو دیونا گری میں شائع نہیں کیا گیا تو آئندہ آنے والی نسلوں کے لیے بیہ سرما یہ بے معنی ہوجائے گا۔ میں اس پیش گوئی کو بے حد معقول تصوّر کرتا ہوں لیکن ایسامحسوں ہوتا ہے جیسے راہی صاحب کا خیال یہ ہے کہ اردو والوں کو اپنا خط ترک کرکے اس کی جگہ دیونا گری رسم خطا ختیار کرلینا چا ہے جو بالکل غلط ہے۔

اپ انٹرویو میں راہی معصوم رضا میہ بھی یادد ہانی کراتے ہیں کہ 50-1945 میں جب پرو فیسر آل احمد سرورا نجمن ترقی اردو کے جزل سکر یڑی بھے (یہاں راہی معصوم رضا کی یادداشت خط کررہی ہے کیوں کہ سرورصا حب1956 میں انجمن کے جزل سکر یڑی منتخب ہوئے تھے ) توانجمن نے ایک سرکلرجاری کیا تھا جس میں ایک سوال نامے کے ذریعے میہ سکدا تھایا گیا تھا کہ اردووالے اپنار سم خط ترک کر کے دیونا گری رسم خطا ختیا رکرنے کے لیے تیارہوں کے یانہیں ۔ اس سرکلر میں یو چھا گیا تھا کہ کیا اردو کارسم خطا ختیا رکرنے کے لیے تیارہوں کے یانہیں ۔ اس سرکلر میں ایک رومن میں لکھنا شروع کردیا چا ہتا کہ آل احمد سرورکی اس ترخ کی کا کیا انجا مہوا۔ کہتے ہیں کہ میں اس بحث میں نہیں پڑنا چا ہتا کہ آل احمد سرورکی اس ترخ کیک کا کیا انجا مہوا۔ میرااینا خیال یہ ہے کہ دیونا گری رسم خط اختیار کرنے کے معاملے میں کوئی جبر قطعاً نہیں ہونا جا ہے۔اس کے ساتھ ہی ان لوگوں کی مخالفت بھی نہیں کی جانی جا ہے جو دیونا گری رسم خط استعال کرنا چاہتے ہیں۔ یہی نہیں بلکہ دیونا گری اورار دورسم خط میں شائع ہونے والی کتب کی ہر طرح سے حوصلہ افزائی ہونا جاہے۔اردو کے قائدین کے لیے یہ شرم کی بات ہے کہ وہ اس نوعیت ے اقد امنہیں کرر ہے ہیں۔ ان کوایسے لوگوں کا احسان مند ہونا جا ہے <sup>ج</sup>ن کو وہ اپنا دشمن تصوّ ر کرتے ہیں لیکن وہی لوگ اردوادب کودیونا گری میں شائع کر کے اس کی ترویج کا اہم ترین کا م كرر ہے ہيں۔ میں جس وقت اپنے اس مضمون کا ایک بڑا دھتیہ (جواب تک پیش کیا جاچکا ہے ) لکھ چکا تب مجھے گجرال کمیٹی ریورٹ کی سفارشات کے اختیامیے کا خلاصہ پڑھنے کا اتفاق ہوا۔اس کے پیرا گراف نمبر 191 کاایک حقبہ یوں ہے: ''اردوکت کودیوناگری رسم خط میں شائع کرنے کے حق میں بڑا مضبوط جواز موجود ہے ... دیونا گری میں شائع ہونے والے اردو شاعروں کے دوادین اور اردو شاعری کے انتخابات ہزاروں کی تعداد میں فروخت ہوئے ہیں۔ ہماری رابے میں اس تج بے کوتو سیع دے کرفکشن اور طنز و مزاح کوبھی اس میں شامل کرلیا جانا جا ہے۔' (میں عرض کر چکا ہوں کہ اس'' تجرب'' کو'' توسیع'' دے دی گئی ہے۔ ) گجرال تمیٹی کی سفارشات کا جائزہ لینے کے لیے قائم ہونے والی آل احمد سرور کمیٹی نے اس سفارش کی حمایت کرتے ہوئے اس میں یہ بات بھی شامل کی کہ'' حکومت ہند کواس مقصد کے حصول کے لیے اس مد میں کچھر قم بھی مختص کردینا جاتے ہے' ( سفارش نمبر 84 ) سردار جعفری کمیٹی نے بھی ان سفار شات کی حمایت کی۔ بیسفارشات منتحن بھی ہیں۔ضرورت بیہ معلوم کرنے کی ہے کہ کیا حکومت یا پھر اردو کی ترویج کے لیے قائم کیے گئے اداروں نے ان سفارشات کا کوئی نوٹس لیا ہے۔ان متنوں کمیٹیوں میں سے تیسری کمیٹی کے چیئر مین علی سردار جعفری نے کافی عرصہ پہلے غالب ادر تمیر کے د داوین دیونا گری رسم خط میں شائع کر کے ایک قابل تعریف اقدام کیا تھالیکن نہیں معلوم کہ اس اقدام کے بعدار دوکیمپ سے کیا کسی اور نے بھی اسی طرح کا کوئی کا م شروع کیا ہے پانہیں ۔ گو مجھے اس کاعلم نہیں لیکن میر اقیاس یہ ہے کہ دیونا گری میں ایسی کتب ضرور شائع ہوئی ہوں گی۔ *پچھرصہ پہلے* 1990 میں اسٹرلنگ پبلشرز، دہلی نے کے بی کانڈا کی ایک کتاب شائع

کی تھی جس کاعنوان تھا:

"Masterpieces of Urdu Ghazal from the Seventeenth to the Twentieth Century"

اس کتاب کااڈیٹراس امر سے داقف تھا کہ ہر شخص اردور سم خطنہیں پڑ ھ سکتا ہے۔ اس لیےاس کتاب کی ترتیب میں اس نے ڈیوڈ میتھیوز سے مختلف طریق کاراختیار کیا۔اس کتاب میں شاعری کامتن اردورسم خط میں بائیں طرف اور دائیں طرف کے صفحے پراس کا انگریز بی ترجمہاور پھراردومتن کورومن رسم خط میں درج کیا گیا ہے۔ مجھے یہ بھی بتایا گیا ہے کہ انھوں نے اسی طرح کے دومجموعے اور ترتیب دلے ہیں: Masterpieces of Urdu Rubaiyat اور Masterpieces fo Urdu Nazm۔ان تمام مثالوں سے یہی بات ثابت ہوتی ہے کہاردو شاعری ان لوگوں کوبھی اپیل کرتی ہے جوار دورسمِ خطانونہیں جانتے لیکن اگرانھیں اردوشاعری کسی ایسے رسم خط میں ملے جسے وہ پڑ ھ سکتے ہیں تو پھر وہ اس کے مطالعے میں دل چیپی لیتے ہیں۔ ارددادے کومکنہ جد تک دیونا گری میں مہتا کرانے کالازمی نتیجہ جس کی یے حدضر ورت بھی ہے، بیہ ہوگا کہ فسطائی ہندی قوّتوں کی ان کوششوں کو جوجدید ہندی میں سے نام نہاد غیر ہندی عناصرکوختم کرنا جایتے ہیں،کاری ضرب پہنچے گی۔ انگریزی ہفت روزہ' مین اسٹریم'' کے سالنامے (1992) میں شائع شدہ اپنے ایک مضمون Future Prospects of Urdu in India میں اطہر فاروقی نے اسی طرح کی ایک غیرحقیقت پسندانہ را بے خاہر کرتے ہوئے کہا ہے کہ'' اگرمیتقبل میں کبھی اردودیونا گری رسم خط میں کھی جانے گی تو درحقیقت اردواور ہندی کے درمیان امتیا زختم ہوجائے گا۔'' یہ بات بالکل غلط ہے۔ حالات جس نہج پر پہنچ گئے ہیں وہاں اس خد شے کی کوئی گنجائش نہیں کہ اگراردود یونا گری رسم خط میں کھی جائے گی تو دونوں زیانوں کے درمیان موجود جد فاصل معدوم ہوجائے گی۔ دیونا گری رسم خط میں کھی جا کربھی اردو ہر حال میں اردو ہی رہے گی اور ہندی، یعنی حدید ہندی، ہندی ہی رہے گی کیوں کہاد پی سطح پر دونوں زمانوں نے اپنے آپ کو پہلی جنگ عظیم سے قبل یعنی تقریباً اسّی سال پہلے ہی دوالگ اور مختلف بالذات زبانوں کے طور پر مشحکم کرلیا تھا۔ اسی زمانے میں اردوکو چھوڑ کر ہندی کی طرف بریم چند کی مراجعت اس کا واضح ثبوت ہے۔اگرار دوکو دیونا گری میں لکھا بھی گیا تواس سے ہندی زبان کوان اردوالفا ظ کوا پنے ذخیر دُلغت میں شامل کرنے میں مدد ملےگی جن کوختم کرنے کی کوششیں ہندی فسطائی قوّ تیں کرتی رہی ہیں مگران کی تمام کوششوں کے ماد جود

وہی ذخیر ۂ الفاظ دونوں زبانوں کامشتر کہا ثاثہ ہے۔میرے خیال میں بیایک اور معقول جواز ہے جوارد وقائدین کی ملی طور پرارد وادب کودیو ناگری میں بھی شائع کرنے کی دکالت کی دلیل کوا یتحکام بخشاہے۔

## اردواورانگریزی:

اردوادب کی دوسری زبانوں میں اشاعت مجھےاردوادب کے شائقین کے ایک اور حلقے کے بارے میں نحور کرنے کی دعوت دیتی ہے۔ بیر حلقہ ان لوگوں ب<sup>مش</sup>مّل ہے جن کی اردوا دب تک رسائی صرف انگریزی زبان کے ذریعے ہی ہوسکتی ہے۔آپ میں سے کافی حضرات واقف ہوں گے کہاردوادب سے متعلق میرا کام اسی میدان میں ہےاور پر وفیسرخور شیدالاسلام کے ساتھ مل کر میں نے دو کتابیں تالیف کی ہیں۔ پہلی کتاب 'Three Mughal Poets' ہے جس میں میر، سودا،اور میر حسن کوشامل کیا ہے۔ جب کہ دوسری کتاب 'Ghlib: Life and Letters' میں غالب کی نمائندہ تح بروں کو شامل کیا گیا ہے۔ یہ کتاب غالب کے صرف اردواور فارسی خطوط ہی نہیں بلکہ جاتل کی' 'یادگارِغالب'' کے متعددا قتباسات پربھی شتمل ہے۔ بیہ کتابیں کافی عرصہ پہلے 1968 میں شائع ہوئی تھیں ۔ جب خور شید الاسلام صاحب اور میں ان کتب پر کام کرر ہے تھے تو ہمارا خیال تھا کہان کتابوں کا بیش تر قاری انگریز ی بولنے والی د نیا یعنی برطانیہ، شالی امریکہ اور آسٹریلیا وغیرہ میں ہوگالیکن گزشتہ برسوں میں بیٹابت ہوا کہ برصغیر میں ان کتابوں کے قارئین کی تعدادانگریزی بولنے والی دنیا کے قارئین کے مقالے کہیں زمادہ ہے کیوں کہ برّ صغیر کے ان لوگوں کے لیےاردواد ب تک رسائی صرف انگریز ی زبان کے ذریعے ہی اس لیے مکن ہے کیوں کہ بہلوگ اردو کے ساتھ ساتھ دیونا گری رسم خط یاارد د ہندی زبانوں سے بھی ناداقف ہیں۔اس امر کا ثبوت اس بات سے بھی فراہم ہوتا ہے کہ ایک دوسال قبل او کسفر ڈیونی درش پر لیس بنی د تی نے ان کتابوں کی مکرّ راشاعت کی تھی اور نئے اڈیشن ہندستان میں ہی کافی بڑی تعداد میں فروخت ہوئے۔میر بےاس خیال کی مزیدتا ئیداس بات سے بھی ہوتی ہے جو مجھے ڈیوڈ میتھیو زنے ہندستان کےایک اشاعتی ادارےرو پااینڈ کمپنی کے تعلق سے بتائی کہ دہلوگ اردوادب کےانگریز می تراجم شائع کرنے میں دل چپی رکھتے ہیں۔رویا اینڈ کمپنی نے میرانیس کامشہور مرثیہ'' جب قطع کی ٰ مسافت شب آ فآب نے''، جسے ڈیوڈ میتھیو رُنے انگریز ی میں ترجمہ کیا ہے، 1994 میں شائع کیا تھا۔انگریزی میں اس کتاب کو 'The Battle of Karbala' عنوان دیا گیاہے۔

حالاں کہاردوادب کے دیگر زبانوں میں تراجم اورا شاعت سے متعلق گفتگو کرنا اصل موضوع لینی''' آزادی کے بعداردوزبان اورتعلیم کے مسائل'' سے یہ خاہرا یک انحراف محسوس ہوتا ہے لیکن واقعتاً ایسانہیں ہے۔ انگریز ی میں متر جمہ اردوادب کے وسیع پیانے پر تھیلے ہوئے قارئین کے وجود کومحسوس کرنا تنہا پبلشر تک محدود نہیں ہے بلکہ آج کے معاشرتی نظام کے کچھ مطالبات بھی ایسے ہیں جنھوں نے اس قتم کے تراجم کی راہ ہموار کی ہے۔ مثلاً مغرب میں تحریک نسائیت اورنسلی تعصب کےخلاف تح یکوں کے زور پکڑنے کے بعد بیش ترمعروف اشاعتی ادارے ا خوف ز دہ ہیں کہ کہیں اپنے کسی قدم سے دہ بھی تحریک نسائیت اور نسلی تعصّب کےخلاف تحریک کی مخالف اقدار کے حامیوں کی صف میں شامل نہ ہوجا ئیں۔ان کے اس خوف کا ایک دل چسپ نتیجہ ہد ہوا کہ اگر آپ ایک ایشیائی خاتون میں ، اچھی انگریز ی جانتی ہیں اور اردو سے انگریز ی میں تر جمہ کر سکتی ہیں تو پھر بیآ پ کے لیے سنہری موقع ہے کیوں کہ برطانیہ اور امریکہ میں ناشرفوراً آپ کے راجم شائع کرنے کے لیے تیار ہوجائے گا،خصوصاً تب جب آپ کے تراجم خوانتین کی تحریروں يرمشمل ہوں۔ شايدآ پ کومعلوم ہوگا کہ گذشتہ دنوں ميں اس طرح بے تراجم ( مثلاً عصمت چغتائی کے انگریزی تراجم) بہ کثرت شائع ہوئے ہیں۔حالاں کہ بیتمام گفتگوموضوع سے براہِ راست متعلق نہیں ہے لیکن اتن تفصیل میں جانے کا سبب صرف یہ ہے کہ میں اس نکتے کو پیش کرنا چاہتا تھا،حالاں کہ یہ سے محض اتفاقی اسباب ہیں جن کااردوادب کی اہمیت سے براہ راست کچھ لینادینا نہیں لیکن اس قشم کے اتفا قات اردوادب کے قارئین کے حلقے کو وسیع ضرور کرتے ہیں اور ہمیں ایسےمواقع کافائدہ اُٹھانے سے گریز نہیں کرنا چاہیے۔

 'The Man, The Times' شائع کی تقی ۔ فیض کی شاعری کے بھی بہت سے انگریز می تراجم، جن میں سے ایک او کسفر ڈیونی ورش پر ایس نے بھی ماضی قریب میں شائع کیا ہے، اب تک شائع ہو چکے ہیں۔ بہر حال اس ساری بحث سے میر اعند ہید ہے ہے کہ وہ ادارے جوار دو کی تر وت تی وتر تی نے لیے کسی بھی طرح کی تشویش میں مبتلا ہیں ان کو صرف ار دور سم خط جانے والے قار کمین ، می پر توجنہیں دینا چاہیے۔ (جن پر کہ اب تک وہ دیتے رہے ہیں) بلکہ ان تما مقار کمین کے بارے میں بھی غور کرنا چاہیے جن کا ذکر میں مندر جد کہ بالا سطور میں کر چکا ہوں۔ اگر آپ اس حقیقت کو تسلیم کر لیتے ہیں تو پھر دیگر تفصیلات کا لائح ہمل آپ ہی کو مرقب کرنا ہوگا۔ لیکن محصالیا محسوں ہوتا ہے کہ میں فور کرنا چاہیے جن کا ذکر میں مندر جد کہ بالا سطور میں کر چکا ہوں۔ اگر آپ اس حقیقت کو تسلیم کر لیتے ہیں تو پھر دیگر تفصیلات کا لائح ہمل آپ ہی کو مرقب کرنا ، ہوگا۔ لیکن محصالیا محسوں ، ہوتا ہے کہ مرورت ہے۔ ایس مرکاری ادار دی جو کچھ کر رہے ہیں اس میں تھوڑی تی ، مگر جامع تبد ملی کی طرورت ہے۔ ایس ضرورت ہے۔ محصور تو تو ہے جو حضرات بھی اس وی تعیناً مالی امداد بھی شامل ہے، فراہ ہم کرنے کی ضرورت ہے۔ محصور تا دار اور کی این اور دی تی میں یقیناً مالی امداد بھی شامل ہے، فراہ ہم میں تعیناً میں اور ان ادار دول پر اینا اثر ورسوخ استعمال کر سکتے ہیں، میری تروز کے کی تھی سے غور فر ما کمیں گے اور ان اداروں پر اینا اثر موسوخ استعمال کر سکتے ہیں، میری تر میں کہ تو ہیں کہ نو میں کہ دور مثبت تمانے برآ میں سے اور ان اداروں پر پینا اثر ورسوخ استعمال کر سکتے ہیں، میری تر ہو یک کے نا

## سم چھرتقب**ر**

جس مواد کی بنیاد پر میں نے بیہ مقالہ تحریر کیا ہے اس مواد کا بجا ے خود تنقید کی جائزہ لینا بھی معروضیت کے نقط ُ نظر سے ضرور کی ہے۔ مجھے امید ہے کہ میر کی اس جسارت سے آپ کہید ہ خاطر نہیں ہوں گے۔ میں بیزنقید اس لیے بھی کر رہا ہوں کیوں کہ میں یہ بچھتا ہوں کہ ان اغلاط کی (ان کو میں کم از کم اغلاط ہی تصوّر کرتا ہوں خواہ دہ رویتے کی ہوں یا نقطہُ نظر کی یا پھر لائحہ ممل کی ) تصحیح کر لینے سے اردو کے حقوق کے لیے جدو جہد کو ہم حال تقویت حاصل ہوگی اور ان لوگوں کی تعداد میں اضافہ ہو گا جواردو کے فروغ کے مقاصد اور اس کی تر وینج کی تحریک میں شمولیت اختیار کرنے کے خواہاں ہیں۔ کہ ضمون لا پی اختلا فی رائے کا اظہار وحید الدین خاں کے اس اقتباس سے کرنا چاہتا ہوں جوان کے مضمون لاہور کے انگریز کی روز نا مے دی نیشن میں 9 جولا نکی 1993 میں شائع ہوا تھا۔ اس میں وجول کی تعداد میں :

<sup>‹</sup> مجھےاصل شکایت نیشنل پر ایس سے نہیں بلکہ خود مسلمانوں کے اخباروں سے ہے۔ آج کے زمانے میں مسلمانوں کے تمام اخبارات احتجاج وشکایت اورقوم کے زخموں کی تجارت کررہے ہیں۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ موجودہ زمانے کی مسلم صحافت عملاً صرف احتجاجی صحافت ہے جو کسی بھی طرح سے تتمیر ی صحافت نہیں ہے۔ مسلم صحافت کا اصل مسلہ یہی ہے۔ میں سی کہنے کی اجازت جا ہوں گا کہ جب مسلمانوں کا دانش ورطبقہ خود ہی کسی مثبت فکر سے بے بہرہ ہےتو پھروہ عام سلمانوں میں تعمیری شعور یا مثبت فکر پیدا کرنے کا کام کیوں کر کرسکتا ہے؟ مسلمانوں کے اخبار آج کیا کر رہے ہیں؟ وہ مسلمانوں کو بیدیقین دلانے میں مصروف ہیں کہتم ایک مظلوم اور محروم اقلیت ہواورتمھارے لیے اس ملک میں جینے اور ترقی کرنے کے تمام راتے بند ہو چکے ہیں۔ جب کہ حقیقت یہ ہے کہ اس دنیا میں مسائل اور مواقع دونوں ہی موجود ہیں۔ اس لیے صحیح اور درست روتیہ ہد ہے کہ آب مسائل کے درمیان موجود پوشیده مواقع کو تلاش کریں اورلوگوں کو اس مات کی طرف متوجہ کریں کہ وہ مسائل کونظر انداز کر کے مواقع کا فائدہ اُٹھا ئیں۔صحیح فارمولايهی ہے کہ''مسائل کودیا وّاورموا قع سے فائدہ اُٹھا ؤ'' مولانا آ زاد فاؤنڈیشن کی وساطت سے مجھے جومواد حاصل ہوااس کی عام روش اسی تصویر کی عگّاسی کرتی ہے جومندرجۂ بالاسطور میں مصنّف نے پیش کی ہےاور میں اس بارے میں وحیدالدین خاں کے خیالات کی مکمل تا ئید کرتا ہوں ۔ میں بیچی عرض کردینا ضروری سمجھتا ہوں کہ مجھ سے جس طرح کامضمون لکھنے کی فرمائش کی گئی تھی اس کے لیےاس سے کہیں زیادہ معلومات کی ضرورت تھی

جو واقعتاً مجھے فراہم نہ ہو کمیں۔حالال کہ بعد میں مجھے ہندستان میں اردو صحافت سے متعلق الی ہہت سی معلومات جن کی ابتداً ضرورت تھی ، اطہر فارو تی کے اس مضمون سے فراہم ہو کمیں جو اسٹریلین جزئل'' ساؤتھا ایشیا'' نے دسمبر 1995 کے شارے میں شائع کیا تھا۔ (اطہر فاروتی کا یہ مضمون بھی دراصل 30 مئی 1993 میں مولا ناابوال کلام آ زادر یس چی ایڈ ایجو کیشنل فاؤنڈیشن کے مزیر اہتمام منعقد ہونے والے سمینار بیعنوان'' ہندستانی مسلمان اور پریس' میں پڑھا گیاتھا)۔ مرح پان انگریزی اور اردو پریس سے متعلق جو بھی مواد ہے اس میں ارد و کے ساتھ روا رکھی گئی ناانصافیوں ہی کے بیان کی کمثر ت ہے۔ اردواخبارات میں اردو سے متعلق شائع ہونے والی تحریروں کے جوتر اشے ہیں اور ان میں جو پچھ حقائق پیش کیے گئے ہیں وہ پوری طرح درست ہیں، یہ قبول کرنے میں جھے کوئی تلکّف نہیں ۔ اسی لیے میرے اس مضمون کا بیش ترحقتہ ان ہی حالات کا احاطہ کرتا ہے جن سے آزادی کے بعد اردود وچا ررہی ہے مگر پھر بھی بیرحالات کی مکمل اور صحیح تصویز نہیں ہے ۔

اردو کے مسائل کی جوتصوریان تخریروں میں پیش کی گئی ہےان میں تاریخ کے حوالے سے حقائق کو مسخ کرکے پیش کیا گیا ہے بلکہ یوں کہنا زیادہ بہتر ہوگا کہ اردو کے حامیوں نے اپنی تحریروں میں بے ایمانی سے کا م لیا ہے۔

۔ آزادی کے بعداردوزبانادرتعلیم کےمسائل ہے متعلق میں نے اب تک جتنا کچھ مطالعہ کیا ہے اس میں اطہر فاروقی کا پی ایچ ڈی کا مقالہ شاید سب سے زیادہ تفصیل کے ساتھ اردو کے مسائل کو پیش کرتا ہے۔اردوزیان کے مسائل کوسنج کرنے کے پاپ میں مُیں اُنھیں سب سے زیادہ خطاواراس لیے تصوّر کرتا ہوں کیوں کہان میں اس کی مکمل صلاحیت ہے کہ آ زادی کے بعد ار دوزیان کے باب میں محرکات کی صحیح بلکہ معروضی تصویریشی کر سکیں۔ ہندی اور ہند وفسطائی قوتوں یراطہر فاروقی کے نہایت جارحانہ حملے جائز تو ہیں گر ہندستان کے سیاسی اور تہذیبی منظرنا مے میں ہندی اور ہندوفسطائی قوتوں کواہمیت دینے کے معاملے میں وہ حد سے تحاوز کر گئے ہیں۔اطہر فاروقی ( دیگر مصنّفین بھی ) دوسری طرف مسلمانوں کے اردوداں طقے کے اس روپتے کے مارے ا میں ایک دم خاموش ہیں جو ہند<sup>ک</sup>ی اور ہندو شاونز م ہی کی *طرح خطر*ناک اورکہیں زیادہ طویل عرصے و محیط ہے۔اطہر فاروتی نے اپنی تحریروں کے ذریعے میہ تا ٹر عام کرنے کی کامیاب کوشش کی ہے کہ مسلمانوں کےخلاف جتنے بھی الزامات لگائے جاتے ہیں وہ یک سرغلط ہیں۔مثال کےطور یر وہ بار بار بیتا تر دیتے ہیں کہ تقنیم کے بعد ہندستان میں رہ جانے والے مسلمان کو یا کستان کے مطالبے سے سی فتم کی کوئی ہم دردی نہیں تھی ،اس لیے،ان کےخلاف ہندوؤں کا تعصّب غلط اور ناجائز ہے۔میرے تج بے کے مطابق بیقصور کا صرف ایک رُخ ہے۔ تقسیم کے بعد ہندستان میں سکونت اختیار کرنے والےمسلمانوں میں ہے بہت سےلوگ پاکستان نہیں گئے تواس کا سبب بیہ نہیں ہے کہ وہ یا کتان جانانہیں جا ہتے تھے بلکہ دراصل ہیے کہ وہ کسی نہ کسی سبب سے ہندستان میں رُکنے پرمجبور ہو گئے تھے۔ان حقائق کی پردہ یو ثنی نہیں کی جانی جاتی جاتی جوں کہ بیرحقائق کسی بھی طرح اس دلیل کو کمز وریا کالعدم نہیں کرتے کہ مسلمان ہندستان میں مساوی حقوق کے یقیناً اتنے ہی جن دار ہیں جتنے ہندستان کے دیگر شہری۔

بیش ترمصتفین جواردو کے مسائل پر لکھتے ہیں وہ اردووالوں کے فسطائی روپتے کو پوری طرح نظرا نداز کرنے کا کا مبھی کرتے ہیں ۔ مثلاً دی نیشن لا ہور میں 8 جولائی 1994 میں شائع ہونے والے اپنے ایک اُنٹرویو میں شمس الرحمٰن فاروقی مشرقی پا کہتان میں پا کہتانی فوج کی شکست، بنگلہ دلیش کے قیام اور اس کے منتج میں بہاریوں کے ہندستان میں تیزی سے داخل ہوکر آباد ہونے کے بارے میں اپنے خیالات کا اظہار کرتے ہوئے کہتے ہیں کہاب ان لوگوں نے ہندستان میں رہنے کاقطعی فیصلہ کرلیا ہے۔ وہ پہ بھی ہتاتے ہیں کہ بہاریوں میں دیتے وطن کے اس جذبے کے دوبارہ عود کرآنے کا سبب کیا ہے۔ حالات کی یہ بے حد غلط تصویرکشی ہے۔ بنگلہ دیش ے اردو داں بہاری اس لیے بھاگے کیوں کہ بنگلہ دیش کے اکثریتی فرقے کی آیادی یعنی بنگلہ مسلمان اُن سے اس لیے نفرت کرتے تھے کیوں کہ انھوں نے مغربی یا کہتان کے جابر اور خلالم لوگوں کی حمایت کی تھی۔ بنگلہ مسلمانوں کی یہ نفرت پالکل جائزتھی۔ بنگلہ مسلمانوں پر پاکستانی فوج کے خوف ناک مظالم کے دور میں ہمہ دفت بہاری مسلمانوں نے مغربی پاکستان کی حمایت کی تھی۔اطہر فاروقی بھی ان تمام مظالم کے بارے میں تو مکمل طور پر خاموش ہیں مگر صرف ہند ستان کیاس'' جارحت'' کے مارے میں مات کرتے ہیں جس کی وجہ سے بنگلہ دیش کا قیام عمل میں آیا۔ جب که حقیقت بد ہے کہ اگر مسلمان مغربی پاکستان (اب صرف پاکستان) نہیں گئے تو اس کا سب ان کی ہندستان سے والہانہ محبت نہیں بلکہ کچھاور ہے۔ پاکستان کواب شالی ہند کے ان مسلمانوں کی قطعی ضرورت نہیں تھی۔ یہاں ان کامقدّ رمشر تی افریقی ہندستانیوں جیسا ہی تھا کہ وہ افریقہ کی اکثریتی آبادی برمظالم کرنے والے برطانوی جابروں کے حلیف یخ اورانھوں نے افریقی دشمنی کے خوب خوب انعامات حاصل کیے لیکن جب آزاد کی کاموقع آیا تو ظاہر ہے کہ ان کی افادیت ختم ہوگئی،اس لیے،ان کے برطانوی آقاؤں نے اُٹھیں ان کی نقدر کے حوالے کر دیا۔ اس مثال میں بہاری مشرقی افریقی کی علامت ہے اور ''مغربی یا کستانی''انگریزوں کی اور'' بنگالی'' افریقیوں کی تمثیل ہے۔ جن مصنفین نے بھی اردو کے مسائل پر ککھا ہے انھوں نے اتر پر دیش حکومت کو ہندی کوصوبے کی واحد سرکاری اور دفتر ی استعال کی زبان بنانے کے لیے بالکل صحیح مدف تنقید بنایا ہے مگراسی منطق کی رو سے انھیں جموں وکشمیر کی حکومت کوبھی اردوکوصوبے کی سرکاری اور دفتری استعال کی داحدزبان بنانے کے لیے اسی شدو مد سے تنقید کاہدف بنانا چا ہے تھا جس کاکسی ایک بھی تح پر میں ذکر تک نہیں ہے۔ " مین اسٹریم" کے 1988 کے سال نام میں سید شہاب الدین ایخ مضمون Status"

"of Urdu in India میں اس طرف اشارہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ''اردوصوبے (جموں وکشمیر ) کی سرکاری زبان اور ذریعہ تعلیم ہے جب کہاسے کل آبادی کے ایک بہت چھوٹے جٹسے نے اپنی گھریلوزیان کے طور پر 1971 یا 1981 کی مردم شاری میں اے اپنی زبان قبول کیا ہے جب که وہاں کی بیش تر آبادی کشمیری، ڈوگری یا ہندی کواینی زبان کمجھتی لیکن میں نے کبھی کسی مسلمان کواس سوال پر کوئی مناسب موقف اختیار کرتے ہوئے نہیں دیکھا ہے۔ اردو کے متعلق اپنی تحریروں میں اُطہر فاروقی نے اس دلیل کو کثر ت سے (تبھی داضح طور یرادر بھی بالواسطہ ) ڈہرایا ہے کہ وہ اردوداں حضرات جو کانگریس کی حمایت کرتے ہیں یا سرکاری امداد پافتہ انجمنوں سے سی بھی حیثیت سے وابستہ ہیں،انھوں نے خود کواردو دشمنوں کے ماتھوں ''فروخت کردیا ہے۔'' بلاشیدان میں سے کچھلوگوں نے ایسا کیا ہے لیکن بیدا ک بہت ہی سطحی تصوریش ہے۔اطہر فاروقی نے ان مسلمانوں کوخصوصاً ہدف ِ تقید بنایا ہے جوحصول آ زادی کی لڑائی کے زمانے ہی سے کانگریس سے وابستہ تھےاور آ زادی کے بعد ہی اردو کے محاذ پر سرگر معمل ہوئے۔ان لوگوں کے خلاف ان کا نہایت جارحانہ اہم یوری طرح غلط ہے۔ حیات اللہ انصاری کے مارے میں اسی قشم کا لہجہ اختیار کرتے ہوئے وہ لا ہور کے روز نامے دی نیشن کے 15 جولائی 1994 کے شارے میں بیہ بیان دیتے ہیں کہ 'انھوں نے اردوکا نعرہ تو لگایا کیکن واقعتاً انھیں مسلمانوں اورارد دکی فلاح سے کوئی دل چیپی نہیں تھی ۔''

اب میں وحیدالدین خاں کے مضمون کے اس اقتباس ، جس کا میں حوالہ دے چکا ہوں ، کے نتائج کی طرف لوٹنا ہوں۔ ان کا مشورہ ہے'' مسائل کو دباؤ اور موقع کا فائدہ اُٹھاؤ' کیعنی وہ حقائق پیدا کروجن سے اردو کے مفاد میں مدد ملے۔ ایسے تین حقائق بے حدا ہمیت کے حامل ہیں۔ اوّل بیہ کہ فسطائی ہندی قوتوں کی تمام کوششوں کے باوجود بھی روز مرہ کی ترسیل کی زبان (لنگوا فرینکا) اب بھی وہی ہے جوآ زادی سے پہلے تھی ، جواتی ہی ہندی ہے جتنی کہ وہ اردو ہے۔ اس امر کا ثبوت ماضی قریب میں 1989 میں شائع ہونے والی ایک کتاب کی جامل ہیں الا اس امر کا ثبوت ماضی قریب میں 1989 میں شائع ہونے والی ایک کتاب Teach Yourself سی سے 54 الفاظ اس نوعیت کے ہیں اور زیادہ سے زیادہ 18 الفاظ ایسے ہیں جن کوشا ید اردو ہو لنے والے لوگ نہ سمجھ سکیں۔ دوم ، مقبول ترین نام نہاد ہندی فلموں کو اسی طرح کمل طور پر اردو

فلميں کہا جاسکتا ہےجس طرح انھیں جدید ہندی کی ترویج کے سبب انھیں ہندی فلمیں کہا جانے لگا ہے۔ گجرال کمیٹی ریورٹ کے اختیامیے کی تلخیص کے پیرا گراف نمبر 140 میں ٹھیک ہی کہا گیا ہے کہ' فلموں کا بڑا کنٹری بیوثن بیر ہے کہانھوں نے ہندی اور اردو کے درمیان کسی دیوارکو کھڑے ہونے نہیں دیا ہے۔''صرف بید دونوں حقائق ہی اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ عام بول حال کی اردوایک ایسی زبان ہے جسے کروڑوں ہندستانی یہ مع غیرمسلم حضرات بھی سمجھ سکتے ہیں۔ سوم به که ارد دادب خصوصاً اردوشاعری سے دل چیپی رکھنے والے ایسے لوگ بھی بہت بڑی تعداد میں ابھی تک موجود ہیں جواردورسم خط سے واقف نہیں ہیں مگراد بی زبان کو کچھ نہ کچھ تھے ہیں۔ اس لیے مجھےاطہر فارد قی کے اس بیان سے کہ اردواب لازمی طور پرصرف مسلمانوں کی زبان ہے، اختلاف ہے۔ان کےاس بیان میں کوئی نئی پات نہیں ہے۔اردو ہمیشہ سے ہی (لازمی طوریر) مسلمانوں کی زبان تھی لیکن یہ بھی درست ہے کہ آزادی ہے اس وہ غیر سلم اردوداں حضرات کے کہیں زیادہ بڑے طبقے کی زبان تھی۔اس تکتے برمیرااطہر فاروتی سے بنیادی طور پرکوئی اختلاف نہیں ہے لیکن میں نے جن مثبت حقائق کا ذکر کیا ہےان کی روشنی میں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر کیا دجہ ہے جوسلسل یہ جتابا جائے کہ درحقیقت اردوداں طبقہ اورمسلمان فرقہ ایک ہی سکتے کے دو رُخ ہیں۔ اس طرح کا دبا ودراصل اس اہم بات کود هندلا دیتا ہے کہ مسلمانوں کے حقوق اور اردو کی ترویج کی حفاظت کے لیصرف اسلے سلمان ہی ذیٹے دارنہیں مسلمانوں کے حقوق اورار دو کی ترویج کی با تیں ان تمام لوگوں کے لیے غور دفکر کا موضوع ہیں جوآ زاد ہندستان کے اعلان شدہ نصب العین کو برقر ارر کھنے کے خواماں ہیں ۔مسلمانوں کوبھی ضرورت اس بات کی ہے کہ وہ ایسے لوگوں تک رسائی حاصل کریں اوران کے ساتھ مل کراس مشتر کہ نصب العین کے حصول کے لیے کام کر س۔

(سه ما ہی 'ادیب'، جامعہ اردوملی گڑھ، 1999)

\*\*\*

<u>یادِ رفتگاں</u> احدسهيل

جدید ہندی کے شاعر اور فلمی نغمہ نگار نیرج د نیا سے ہمیشہ کے لیے رخصت ہو گئے

نئی دہلی کے آل انڈیا انسٹی ٹیوٹ (ایمس) کے ٹراماسنٹر میں 19 جولائی 2018 جعرات کے دن ہندی کے مشہور نغمہ نگار اور جانے مانے پدم بھوشن یا فتہ شاعر گو پال داس نیر ج کا انتقال ہوگیا۔ان کو ُراجکمار 'بھی کہا جاتا تھا۔ وہ 93 سال کے تھے۔ بڑھا پے کی وجہ سے کافی عرصے سے بیمار چل رہے تھے۔ نیر ج کی طبیعت بگڑنے پر انھیں آگرہ کے لوٹس اسپتال میں داخل کرایا گیا تھا جہاں افاقہ نہ ہونے کی وجہ سے انھیں ایمس میں داخل کرایا گیا، جہاں انھیں ویڈی لیٹر پر رکھا گیا تھا۔ گو پال داس نیر ج کے خاندانی ذرائع نے بتایا کہ 19 جولائی کی شام سات نے کر 15 منٹ پر انھوں نے ایمس میں آخری سانس لی۔ان کی ہوی پہلے ہی وفات پا چکی تھیں۔

نیرج کا پورا نام گوپال داس سکسینہ نیرج ہے۔ وہ اتر پردیش کے چھوٹے سے گاؤں پراولی ( اٹاوہ ) میں 4 جنوری 1925 کو پیدا ہوئے۔ شروع میں انھوں نے اٹاوہ کی کچہری میں برحیثیت ٹائیسٹ اپنی عملی زندگی کا آغاز کیا، پھر دہلی کے حکمہ صفائی میں ٹائیسٹ کی ملاز مت کی اور پھر یہاں سے بیکام چھوڑ کرکان پور کے ایک کالج میں انھیں کلرک کی ملاز مت مل گئی۔ 1955 میں نیرج نے ہندی اوب میں ایم. اے کیا۔ وہ بنیادی طور پر ہندی کے شاعر تھے۔ ایک زمانے میں ہندی کوئی سمیلن میں ان کی دھوم ہوا کرتی تھی۔ ان کی شاعری عام قہم ہے اور اسے عام آ دمی بھی آسانی سے سمجھ لیتا ہے۔ اُن کی علمی وشعری خدمات کے اعتراف میں 1991 میں پرم شری اور 2007 میں بدم بھوثن سے بھی سرفراز کیا گیا۔ وہ علی گڑ ہو کے ایک کالج میں ہندی ادب کے استاد رہے۔ 2012 میں گویال داس نیرج منگالاتن (MANGALAYATAN) یو نیورٹی، علی گڑھ (یویی) کے جانسلربھی رہے۔ نیرج نے ٹیلی ویژن کےایک مصاجے میں کہا تھا کہ''وہ بقسمت شاعر ہیں کہ انھوں نے فلموں میں گیت لکھنا بند کر دیا''۔اور پھرانھوں نے اپنی شاعری کی اشاعت یرزیادہ توجہ دی۔اس کی وجہ پیچھی تھی کہالیس ڈی برمن اور شکر جےشن جیسے موسیقاروں کےانتقال کے بعدان کی فلمی نغمہ نگاری میں دل چیپی کم ہوگئی کیوں کہ ان دونوں موسیقاروں کی موسیقی کی <sup>ا</sup> بددلت ہی نیرج کے گیت ہندستان اور یا کستان کے کونے کونے میں گونج اٹھے تھے۔ نیرج ہندی کے شاعر ہری ونش راہے بچن کے دوست تھے اور ان کی شاعری سے وہ متاثر بھی رہے۔ نیر ج کو 1941 میں ہری ونش رابے بچن نے بحثیت ایک کوی ( شاعر ) کے ادبی دنیا میں متعارف کروایا۔ وہ 1960 میں فلمی د نیا میں یہ حیثیت نغمہ نگار داخل ہوئے۔ اُنھیں ہمیشہ اپنی شاعری کو چھیوانے کازیادہ شوق رہا۔ان کی شاعری انگریز ی میں بھی ترجمہ ہوچکی ہے۔ نیرج کے گیتوں میں رومانی فضا کا تناسب زیادہ ہے۔اگران کی شاعری کو توجہاور گہرائی سے پڑھااور سنا جائے توبیہ معلوم ہوتا ہے کہ ان کی شاعری معاشرہ شکن اور مذہبی علاحدگی کےخلاف ایک رومانی بغاوت ہے۔ نیرج کی شاعری ادرفلمی گیتوں نے ہندی زبان کونٹی سادگی اور نیا آ ہنگ عطا کیا۔ان کا خیال ہے کہ' ہرآ دمی اُس دفت شاعر ہوتا ہے جب دہ عشق کرتا ہے''۔ نیرج اپنی ہندی شاعری ادر گیتوں میں اردو کے الفاظ خوب استعال کرتے تھے...جیسے: کاروان،غبار،زندگی،اشک،عمر، شاب،گل، کمال خمار، زلف، مزار ، مقام، گلزار، اقرار، الفت، جهاں ، آشیاں اور دل وغیرہ الفاظ کواپن شاعریادرگیتوں میں شامل کیے۔وہ ساحرلد ھیانوی کی اردوشاعری کو پیند کرتے تھےادراس سے متاثر بھی تھے۔ان کے چندمشہور فلمی گانے آج بھی لوگوں کو باد ہیں:

\*\*\*



188

ابراتهيم افسر

كتاب اورصاحب كتاب

عباس اور نهرو تاليف ورجمه: داكتر نريش، مصر: ابراتيم افسر خواجہ احمد عماس ( پیدائش: 7 جون 1914 ، وفات: 1 جون 1987 ) ہمہ جہت شخصیت کے ، ما لک تھے۔مولا ناالطاف سین حالی کے علمی دادی گھرانے سے موصوف کاتعلق تھا۔ وہ بیک دقت صحافی،اسکر پٹ رائٹر،فلم ساز،فلم ہدایت کار،فلمی نقاد، ناول نگار، افسانہ نگار کے ساتھ ساتھ کی زمانوں کے ماہرادرتر قی پیندتج بک کے مایہ نازادیب بھی تھے۔ بہترین فلم سازی کے لیے انھیں چار بار NATIONAL FILM FARE انعام سے نوازا گیا۔ حکومت ہند نے ان کی مجوعی خدمات کا اعتراف کرتے ہوئے 1969 میں یدم شری کا ایوارڈ دیا یلی گڑ ھے کے زمانۂ طالب علمی کے دوران سے ہی ان کار جحان صحافت کی جانب تھا ۔خواجہا حد عباس ابھی علی گڑ دہ میں زیر تعلیم ہی تھے کہ دبلی سے شائع ہونے والے اخبار ''NATIOINAL CALL'' کے ساتھ'' ALIGARH OPINION'' کے لیے کام کرنا شروع کیا۔1935 میں علی گڑ ہے اپنی تعلیم مکمل کرنے کے بعد خواجه احمر عماس مميني كمشهور الكريزي اخبار" THE BOMBAY CHRONICLE " وابستہ ہو گئے۔مینی میں ہمانشوراےاور دیو پکا رانی کی فلم کمپنی'' بامیے ٹا کیز'' کے لیے بھی انھوں نے کام کیا۔ لیکن خواجہ احمد عباس کی شہرت کو بلندیوں پرانگریزی ویکلی ''THE BLITZ '' کے "LAST PAGE" جو "بلٹر" (اردو) میں "آخری صفحہ" کے عنوان سے شائع ہوتا تھا، سیاسی کالم نے پہنچایا۔ دی بلٹز' کے اس' آخری صفحہ میں ملک کے ساسی حالات کا گہرائی اور گیرائی کے ساتھ تجزید کرنے کے بعداس کا مغزیثی کیا جاتا تھا۔قارئین کوخواہہ احد عباس کے اس کالم کا بے صبری کے ساتھا نظار رہتا تھا۔ خواجہ احمد عماس اخبار 'THE BLITZ' کے ساتھ عمر کے آخری ایام تک منسلک رہے۔ان کے سیاسی کالموں کوان کی زندگی میں دوجلدوں میں شائع کیا گیا۔خواجہ احمہ

عباس نے ملک اور بیرون ملک کے سیاسی لیڈروں سے تبادلۂ خیال کیا۔خواجہ احمد عباس نے اپنی زندگی میں تقریباً 70 کتابیں تصنیف کیں۔ ان کتابوں میں ان کی انگریز ی زبان میں کھی گئی خود نوشت I AM NOT AN ISLAND: EXPERIMENT IN AUTOBIOGRAPHY یہ (میں کوئی جزیرہ نہیں ہوں) بھی ہے۔ یہ کتاب 551 صفحات پر مشتمل ہے جو پہلی بار 1977 میں وشال پبلشنگ ہاؤس، پرائیویٹ لمیٹڈ، نئی دہلی سے شائع ہوئی تھی جس کا تلخیص شدہ اڈیش امیتا بھر بچن کے دیباج کے ساتھ چندر برس پہلے خواجہ احمد عباس کے ایک جاں نثار شاگر دسریش کوہلی کی کوششوں سے شائع ہوا۔ 1977 کے اڈیشن کے سرورق پر ان کی مشہور فلم 'سات ہندستان کے کردار وں کی دکش تصویر آویز ان ہے۔ در اصل اس خود نوشت نے موجودہ دور میں ادبی اور سار یہ کی کوششوں سے شائع ہوا۔ 1977 کے اڈیشن کے سرورق پر ان کی مشہور فلم 'سات ہندستان کردار وں کی دکش تصویر آویز ان ہے۔ در اصل اس خود نوشت نے موجودہ دور میں ادبی اور سار تی ادبی اور حیاف منظر نا کے کواں انداز میں بیان کیا گویا قاری ان تمام واقعات کو اپنی آتکھوں کے سامنے ہوتا دیکھر ہا ہو۔ ایک اور یہ ان سان کیا گویا قاری ان تمام واقعات کو اپنی آتکھوں اس کی سر آئیز تحریووں میں ڈوب کر دنیا و مافیہا سے بڑی کا میابی کی پہلی کی ہوتی ہوتی ہوں کی اس خود نوشت میں ایک الگ ہی طرح کا سواد حرف ہوں ہوں کی ای کی ایک کی ہوتی ہوتی ہوتا ہو۔ مود نوشت میں ایک الگ ہی طرح کا سواد حرف ہوں ہوتی ہوتی ہو جائے۔ عباس صاحب کی اس

<sup>2</sup>'7 جون 1914 (ولادت پانی پت) سے دسمبر 1976 ( جمبلی ) تک میر بے حصے میں جینے بھی شب وروز آئے ہیں، ان پر میرا کوئی اجارہ نہیں۔ میں خواجہ احمد عباس، کہانی کار، صحافی نظم ساز اور ہدایت کار کے روپ میں پک پک جیتا رہا ہوں۔ کتنی بار سوچا ہے کہ خود کو سی سانے میں 'فٹ' کرلوں تا کہ یہ شب و روز میر بے اپنے ہوجا نہیں لیکن بید دیکھ کر اور سوچ کر کہ میری نسل نے جس او بی، صحافتی، سیاسی اور سماجی انقلاب کی بنیا در کھی تھی وہ ابھی تک مکمل نہیں ہوا انقلاب آتا ہے تو دو زندگی کے صرف ایک شعبہ میں نیس آتا بلکہ زندگی، سیاست، انقلاب آتا ہے تو دو زندگی کے صرف ایک شعبہ میں نہیں آتا بلکہ زندگی، سیاست، اور ، صحافت، تکچر، زبان، ثقافت اور معا شیات کے مختلف التو ع پہلوؤں کو اور ، متباس اور نہ کی ایس نی کے میں نیس آتا بلکہ زندگی، سیاست، اور قراح احمد وہ تلافت اور معا شیات کے مختلف التو ع پہلوؤں کو اور اخواجہ احمد عباس کی اس نی کی محکموں کا از دور ہند) نئی دہلی دیکی ہیں اور اخواجہ احمد میں ایس انگریز ی خودنو شت کے پچھ حصوں کا اُردور جمہ، چنڈ کی گڑھ میں مقیم ہندستان کے مشہورادیب ڈاکٹر نرلیش نے اس مقصد سے کیا تھا تا کہ موجودہ کتاب بنائی جاسکے۔ڈاکٹر نرلیش ہم سب کے شکریے کے ستحق ہیں کہ بعد میں انھوں نے عباس کی سوانح کے 1977 کے اڈیشن کا ہی ترجمہ کردیا جوجلد ہی شائع ہوگا۔

ڈا کٹر نرایش نے خواجه احمد عباس اور پنڈت جواہر لعل نہرو کے تعلقات والے حصے کو ہی اپنی توجہ کا مرکز بنایا جسے کتابی شکل میں 'عباس اور نہرو' کے عنوان سے انجمن ترقی اُردو( ہند ) نئی دہلی نے 2016 میں شائع کیا۔ انجمن کے جزل سکر یڑی ڈا کٹر اطہر فاروقی نے ڈا کٹر نر یش کو اس بات پر آمادہ کیا کہ وہ خواجه احمد عباس اور جواہر لعل نہرو کے تعلقات والے حصے کو اُردوز بان میں ترجمہ کر کے قارئین کے سامنے پیش کر میں تا کہ خواجه احمد عباس اور پنڈت نہرو کے دوستانہ اور بے تکلف مراہم سے اُردود قارئین بھی واقف ہو تکمیں۔ اپنی تمام تر مصروفیات کے سبب صرف ایک ماہ کی قلیل مدت میں ڈا کٹر نر لیش نے بیکار نامہ کر دکھایا، یعنی عباس صاحب کی انگریز کی خود نوشت کا وہ حصہ مراہم سے اُردود قارئین بھی واقف ہو تکمیں۔ اپنی تمام تر مصروفیات کے سبب صرف ایک ماہ کی قلیل مدت میں ڈا کٹر نر لیش نے بیکار نامہ کر دکھایا، یعنی عباس صاحب کی انگریز کی خود نوشت کا وہ حصہ اس ترجے کو 27 ابواب میں تفسیم کیا۔ ڈا کٹر نر یش نے انگریز کی زبان سے جو تر جمہ اُردو میں کیا اُس کا جب مطالعہ کیا جاتا ہے تو محسوں ہی نہیں ہوتا کہ ہم اصل متن کی قرائت کر دو میں کیا اُس کا جب مطالعہ کیا جاتا ہے تو محسوں ہی نہیں ہوتا کہ ہم اصل متن کی قرائت کر رہایں ہے میں دائی تکی ہیں ہو ہو تھا، اس کی تکٹر ہی کی قرائی کی میں میں ہیں ہی کی خونو شت کا وہ حصہ میں ترجی کو 27 ابواب میں تفسیم کیا۔ ڈا کٹر نریش نے انگریز کی زبان سے جو تر جمد اُردو میں کیا اُس خارض وغایت کے بار بے میں تفسیلات بیان کرتے ہو بے تحریکا ہو اواد یہ تا ہم میں والا دیت اور

''ایک روز ڈاکٹر نریش صاحب انجمن نشریف لائے تو گفتگو کا رُخ پنڈت جواہر کل نہرو کی طرف مُڑ گیا اور پھر بات نہر و سے متعلق خواجہ احد عباس کے تجربات و تا ثرات تک پیچی میں نے ڈاکٹر نریش صاحب سے گزارش کی کہ اگر آپ عباس صاحب کی سوانح میں سے نہر و سے متعلق اجزا کا اُردوتر جمہ کر کے اضی یکجا کر دیں تو اُردو کے قارئین کے لیے بیا یک نادر تحفہ ہوگا۔ ڈاکٹر صاحب نے میری گزارش قبول کر لی اور ایک ماہ کے قلیل عرصے کے اندر بی ماحب نے میری گزارش قبول کر لی اور ایک ماہ کے قلیل عرصے کے اندر بی (عبّا س) اور نہرو، تالیف وتر جمہ ڈاکٹر نریش ، انجمن تر تی اُردو ( ہند ) نئی د ، کی د، کلی، 2016 ، صفحہ 80) ڈاکٹر نریش نے اس ترجے میں پنڈت جواہر گھل نہر و سے عبّا س کی والہا نہ محبت اور عقیدت کو اپنی توجہ کا مرکز بنایا۔ ہر صاحب نظر کی طرح خواجہ احمد عباس کی نظر میں بھی پنڈ ت نہر و جد ید ہندستان کے معمار کے ساتھ ساتھ ایک مثالی قو می رہنما کی حیثست رکھتے تھے حماس صاحب نے

کتنے ہی ملکی اور غیر ملکی سفرینڈ ت نہر و کے ساتھ کے ۔ یہاں تک کہ بنڈ ت نہر وکی سفارش کی بنار کئی غیر ملکی صد در کے انٹرویوز بھی خواجہ احمد عباس نے کیے۔خواجہ احمد عباس، پنڈت نہر دکوعلی گڑھ کے زمانے سے جانتے تھے۔ am not an Island امیں عمّاس صاحب نے جابحا ہوا ہر کعل نہر وسے جذبہ محت اورعقیدت کا برملااظہار کیا۔ چوں کہ عبّا س صاحب نے بنڈت نہر وکو بہت قریب سے دیکھا،اس لیے، پنڈ ت نہر و سےطویل ماتوں ، ملاقا توں اورانٹر ویوکا یہ لامتنا ہی سلسلہ ان کی وفات 27 مئی 1964 تک چلتار ہا۔اگریوں کہاجائے کہ خواجہ احمدعماس کی زندگی پرینڈت نہر و کے نظریات اور تفکرات کا سب سے زیاد ہ اثر نمایاں ہوا تو بے جانہ ہوگا۔ دراصل یہ کتاب نہ صرف بند ت نهر د کی زندگی کے فخفی نظریاتی گوشوں کو شخصے میں معاون و مدد گار ہوگی بلکہ عماس صاحب کی حیات وفکر کے متعدد پہلوؤں کو سمجھنے میں بھی مشعل راہ ثابت ہوگی ۔خواجہ احمد عماس کے مدد گاروں اور خیرخواہوں میں سب سے بڑانام پنڈ ت نہر د کا بھی ہے۔ تقسیم وطن کے بعد پیدا ہوئی ہنگامیصورت میں مانی یت سےعماس صاحب کے اہل خانہ کو یہ حفاظت ممبئی تک پہنچانے میں ینڈ ت نہر دکا کردار نمایاں تھا۔ ینڈ ت نہر و نے خواجہ احمد عباس کی قدم قدم پر نہ صرف رہنمائی کی بلکه انھیں مشکل حالات میں مفید مشور ہے بھی دیے۔خواجہ احمد عبّاس نے اپنی تحریروں اورفلموں میں ینڈ ت نہرو کے کارناموں، نفکرات، نظریات، اعمال وافعال کو پاد کیا۔ڈ اکٹر نریش نے دعرض حال میں مذکورہ بالا تمام امور پر گفتگو کی ہے۔ عبّاس اور نہرو کے مراسم ، جذبہ ٔ عقیدت اور محبت پر ڈاکٹرنرلیش نےاپنے خیالات کااظہار کچھاس طرح کیا:

<sup>2</sup> میرا بخی چاہتا تھا کہ نہر و سے متعلق جذبات و تا تر ات سے بھر پور عبّا س کی تحریر یں اُردو کے قار نمین تک پینچیں ۔خاص طور سے ان قار نمین تک جو خواجہ احمد عبّا س کو تحض ایک افسانہ نگار یا ناول نگار کے طور پر ہی جانتے بیں ۔لہذا میں نے اس کتاب میں سے ان چا را بواب کا ترجمہ کر دیا جن کا تعلق براہ راست جو اہر لعل نہر و سے تھا، مگر اس کے بعد میں نے محسوس کیا کہ اس کتاب میں اتنے مقامات پر نہر و سے متعلق واقعات و حکایات موجود ہیں کہ جب تک قاری ان کا مطالعہ نہیں کر ے گا، یہ چا رمضا مین نہ اس کی تعفی کر سکیں گے اور نہ ہی نہر و کے بار سے میں اس کی معلومات کو کمل کر سکیں گے ۔ نیچناً میں نے اس انگریز ی کتاب کے دیگر ابواب میں

اُردومیں ترجمہ کردیا۔ان تمام اقتیاسات کو مع عنوانات کے ابواب میں اخذ کر بےان کی تالیف کر دی۔البتہ اصل کتاب کی ترتیب مضامین میں ذ راساردٌ وبدل مجھے کرنا پڑا۔ میں نے وہ جارمضامین (یہ عنوان میراعشق دراز) یکجا کردیے ہیں جوانگریزی کتاب میں یکجانہیں تھے۔اقتیاسات کی تر تیب میں نے اصل انگریز ی کتاب کے مطابق ہی رہنے دی ہے۔' (عيّاس اورنير و، ڈاکٹرنريش، انجمن ترقي اُردو( ہند) نئي دبلي، 2016 صفحہ 10 تا11) ینڈ ت نہر دکوخواجہ احمدعماس نے پہلی مرتبہ پر دوئشیمیں پر 1920 میں محض سات برس کی عمر میں دیکھا تھالیکن نہروسے ملاقات اور گفتگو کرنے کا شرف انھیں بارہ سال بعد 1931 میں 17 سال کی عمر میں اُس وقت حاصل ہوا جب وہ علی گڑھ میں بارہویں جماعت کے طالب علم یتھے۔ جواہرلعل نہرو سے ملنے کے لیےعباس صاحب اپنے دوستوں سبط<sup>ح</sup>سن ،فنیس احمداورانصار احمد کے ہمراہ خورجہ ریلوے اسٹیشن گئے اور پھر وہاں سے علی گڑ ہے تک کا سفراُس ڈ بے میں کیا جس میں جواہر معل نہر دسفر کرر ہے تھے۔ پنڈ ت نہر و نے ان جاروں نو جوانوں کوان کی کالی شیر وانی اور کالریر گی ہوئی علی گڑ ھ<sup>مسل</sup>م یونی ورٹی کی کلغی سے پیچان لیا اورا بنے ساتھی ڈ اکٹر محمود سے مخاطب ہوکر کہا کہ' خلق گڑھ کے طلبہ ہم سے ملنے کے لیے یونی ورش سے بھاگ آئے ہیں''۔ جب عباس صاحب نے بنڈت نہرو سے بید معلوم کیا کہ' انقلاب لانے کے لیے ہم کیا مدد کر سکتے ہیں؟'' تو پنڈت نہرونے بڑی معصومیت کے ساتھ جواب دیا کہ' اپنے ذہنوں میں انقلاب لاکر ہی مدد کی جاسکتی ہے۔''علی گڑھریلوے اسٹین سے وداع ہوتے وقت عباس صاحب نے بنڈ ت نهروية توكراف لباجس مين نهرون لكها' ديُرخط جوٍّ به جوا برعل نهرو.'

خواجہ احمد عباس نے 7 مارچ 1931 کو پنڈ ت نہرو کے نام ایک خط ارسال کیا جس میں انھوں نے پنڈ ت نہر دکو'' پیارے بھائی'' کے القاب سے یا دکیا۔ اس خط میں اُس مختصر مگر جامع اور تاریخی ملاقات پر تبصرہ کیا گیا جوخورجہ سے علی گڑھر ملو کے اسٹیشن تک ہوئی تھی۔ اس خط میں عباس صاحب نے پنڈ ت نہرو سے گی سوال کیے ۔ مثلاً ہندستان کی آزادی کے لیے دلی ریاستوں کو اکھاڑ چھینکنے کے لیے آپ کے پاس کیا تجویزیں ہیں یا اس تعلق سے آپ کی ذاتی را کے لیے اس ایس تح خط میں ایک اہم سوال ہند وسلم اتحاد کے بار سے میں بھی معلوم کیا گیا تھا، جواً س زمانے میں ایک ہزا مسلہ بنا ہوا تھا۔ در اصل بی خط خواجہ احمد عباس کی ذہنی تشکس کا مکمل آئینہ ہے۔ بید خط ایسے تمام ہندستانی نو جوانوں کی نمایندگی کر رہا ہے جوابنے ملک کوجلد از جلد انگر ہزی حکومت سے آزاد دیکھی

-

جوا ہر عل نہرو''

(عباس اور نہرو، تالیف وتر جمد ڈاکٹر زیش، انجمن ترقی اُردو ہند، نمی دبلی، 2016، صَفْحہ 24 تا25) خواجد احمد عباس پنڈت جواہر لعل نہرو سے جہاں ایک جانب محبت کرتے تھے وہیں دوسری جانب اُن سے نظریاتی اختلاف بھی رکھتے تھے۔ نقسیم وطن سے مسئلے پر عباس صاحب کی راے پنڈت نہرو سے جدائقی۔ عباس صاحب کا ماننا تھا کہ بھکت سنگھ، بی کے دت اور جتن داس جیسے عظیم شہیدوں نے کیا اپنی جانوں کی قربانیاں نقسیم وطن نے لیے دی تھیں یا آزادی وطن کے لیے؟ سردار پنڈ ت نہرو سے جدائقی۔ عباس صاحب کا ماننا تھا کہ بھکت سنگھ، بی کے دت اور جتن داس جیسے عظیم شہیدوں نے کیا اپنی جانوں کی قربانیاں نقسیم وطن نے لیے دی تھیں یا آزادی وطن کے لیے؟ سردار پنڈ نہ مولانا آزاد، گو بند ولیھ پنت وغیرہ نے پنڈ ت نہرو کو صحیح راستہ آخر کیوں نہیں دکھایا؟ کس الیڈر نے ان کے خلاف صدا ہے احتجاج بلند کیوں نہیں کی؟ کسی نے ان کو ان کی تقریروں کی یاد کیوں نہیں دلائی ؟ عوام کے ساتھ کیے گئے وعدوں کی یا داخصیں کیوں نہ دلائی گئی ؟ خواجہ احدعباس کا ہی چھی ماننا تھا کہ ایسام سوت ہوتا ہے بیدتمام قواعد عہدوں اور اقتد ارکا مزہ چکھنے کے لیے تھی ۔ ان تمام ہوتوں کے درمیان عباس صاحب نے پنڈ ت نہرو کی اور اقتد ارکا مزہ چکھنے کے لیے تھی ۔ ان تمام ہوتوں کے درمیان عباس صاحب نے پنڈ ت نہرو کی اور اقتد ار کا مزہ چکھنے کے لیے تھی ۔ ان تمام وطن کے بعد ملک میں امن وامان قائم کرنے کے لیے گا ندھی جی کے بعد جس انسان نے اپن جان کو خطر سے میں ڈالا وہ نہر وہی تھے۔ خواجدا حمد عباس اینے ادیب دوستوں کی بہت فکر کرتے تھے بالخصوص اُن ادیوں کی جوبعض وجوه کی بنایریا کستان چلے گئے تھے۔ان میں ساتحرلد ھیانو می اور سجاد ظہیر بھی ایسے ہی ادیب تھے جو نقسیم وطن کے بعد مختلف موقعوں پر پاکستان گئے۔سا حرلد ھیانوی کے نام خواجہ احمد عباس نے ابک کھلا خط 1948 میں تحریر کیا جو بند ہو حکےاخبار India Weekly میں شائع ہوا۔ اس خط میں سآخرے درخواست کی گٹی تھی کہ وہ پاکستان چھوڑ کر ہندستان واپس آ جا کیں ۔ جب اس خط کوسا آخر نے بڑھا تو وہ اپنی والدہ کے ہمراہ ہندستان واپس آ گئے۔خواجہ احمد عماس کوراول بنڈ ی کیس میں فيض احمد فيق کے ساتھ جيل ميں قيد سجاد ظہير ہے بھی جذباتی لگاؤتھا۔ وہ جا بتے تھے کہ تجا دظہير بھی ہندستان واپس آجائیں اور یہیں پر رہ کر ترقی پیند تحریک کے لیے کام کریں۔اس معاملے میں عباس صاحب نے بندڑت نہرو سے گفت وشنید کا ذمہ اپنے او پرلیالیکن عباس صاحب کو ڈرتھا کہ کہیں بنڈت نہر وماضی کے تلخ تجربات کی بنیاد پر یہجا ڈکم ہیرکودا پس ہندستان لانے کے لیے آمادہ نہ ہوں کیکن ایپانہیں ہوا۔ پنڈت نہر وکی ساسی حکمت عملی اور دور بیں غور دفکر ،صبر قتحل کی وجہ سے نہ صرف سجاد ظهیر ہندستان لوٹ بلکہ یہاں پر ترقی پسند تحریک کو فعال اور متحرک بنایا۔ ہندستان واپس آنے کے بعد یجاد ظہیر نے ترقی پیند تحریک کی دستاویز 'روشنا ئی' بھی تحریر کی جو 1956 میں پہلی بارشائع ہوئی اورافریقہ ایشیا یجیجتی کمیٹی کی بنیاد بھی ڈالی۔خواجہ احد عباس نے سجاد ظہیر کی ہندستان واپسی ے مسئلے پرینڈت نہرو سے اپنے دل کی کیفیت اور جذبات کو کچھاس انداز میں بیان کیا: ·· آپ سجاد ظہیر کو جانتے ہیں؟ انھوں نے کہا ہے شک جانتا ہوں۔ تب سے جانتا ہوں جب وہ نوجوان تھا۔ جب میں پہلی پارصدر منتخب ہوا تھا تو دہ آئی سی سی کے دفتر میں ہوتا تھا۔'' میں نے کہا۔''وہ پاکستان میں بیار ہے۔اسے توجہ اور خاطر داری کی ضرورت ہے جو یقدیناً اسے اپنے بیوی بچوں کے یاس رہ کر ہی حاصل ہوسکتی ہے۔'' انھوں نے قدر بخی سے یو چھا۔'' اُسے یا کستان جانے کے لیے کہا کس نے تقا؟''میرا خیال ہے اُس کو اُس کی یارثی [کمیونسٹ یارثی آف انڈیا] نے پاکستان میں کمیونسٹ پارٹی تر تیب دینے کے لیے بھیجا تھا۔'' اَنْھوں نے بغض سے نہیں شفقت سے کہا۔'' سید سجاد ظہیر ، ہمارے ننے میاں ، لکھنؤ کااشرافی شاعر، پنجابیوں، بلوچوں اور سندھیوں کو کمیونز مسکھائے گا ؟ان کے نزدیک ایپا سوچنا بھی حماقت تھی، لغویت تھی۔ پھر اُنھوں نے یک لخت

يوچھا۔'' آپکياجاتے ہيں؟''۔ میں نے عرض کیا کہ ''میں جا ہتا ہوں کہ وہ ہندستان واپس آئے ،ایک بار پھر سے ہندستانی کہلائے،اینے بیوی بچوں کے ساتھ رہے، وطن کی خدمت کرے۔'' "بون، أنهون فريكر موكركها-" تو آب ايما تمحصة بين" حالاں کہ بہ سوال نہیں تھا، تب بھی میں نے کہا'' جی بنڈت جی'' (عباس اورنبر و، تالف وترجمه ڈاکٹرنریش، انجمن ترقی اُردو ہند، بنی دہلی، 2016 صفحہ 54 تا 55) ینڈ ت نہرد،خواجدا حد عباس سے ایک سینیر صحافی ہونے کے ناتے عموماً ملکی مسائل اور خصوصاً کشمیر کی سیاسی صورت ِ حال پر تبادلۂ خیال کر لیتے تھے۔ پنڈ ت نہرو نے 1948 میں کشمیر پر یا کستانی قبائلی حملوں کے کوریج اور وہاں کے بدلتے ہوئے سیاسی منظر نامے پراپنی رپورٹ لکھنے کی اجازت نامے کے ساتھ خواجہ احد عباس کو جنرل کریتا کے ہمراہ کشمیر جیجا تھا تا کہ اس معاملے پر شخ عبداللداوران کی جماعت نیشنل کا نفرنس اورعوام کا سیاسی نقطه نظر داضح ہو سکے۔ سری نگر پہنچنے پر خواجداحمد عباس کی ملاقات را مانند ساگر، را جند رسنگھ بیدی، مشز چند را کرن، نوتیج سنگھ، شیر سنگھ دغیرہ ادیوں ہے ہوئی جواین اد بی گتھیوں کوسلجھانے کے لیے سکون اوراد بی مواد کی تلاش میں وادی شمیر آئے تھے۔اپنے ادیب اورا فسانہ نگار دوستوں کے استفسار برخواجہ احمد عباس نے ایک نگی اور تازہ کہانی سنانے کا وعدہ کیا۔اگلے روز خواجہ احد عباس نے محض چوہیں گھنٹوں میں اپنی کہانی 'سردار جی' سنائی۔اس کہانی پر بعد میں مقدمہ بھی چلا کشمیر کی صورت حال کی کورج کے فوراً بعد خواجہ احمد عباس کو بنڈت نہرو نے اپنے دفتر دبلی بلایا۔اس موقع پر بیہ بتانا بھی ضروری ہے کہ خواجہ احمد عباس کشمیری عوام کے راے شاری کے حق میں تھے۔اس کی ایک خاص دجہ پتھی کہ شخ عبداللہ کو پورایقین تھا کہ کشمیری عوام کی مدد آ ڑے دقت میں بنڈت نہر ونے کی ہے نہ کہ محمولی جناح نے، اسی لیے، کشمیری عواما یٰ راے ہندستان کے تق میں دےگی لیکن بیکوئی آسان کام نہ تھا۔ بیا یک ادیب کی سوچ تھی۔کشمیر سے دانپسی پرینڈت نہر و سے ملاقات اورا بے نقطہُ نظر کو دامنے کرتے ہوئے خواجہ احمد عماس نے لکھا: · · عباس، سری نگر سے کیا خبرلائے ہیں آپ؟ شیخ صاحب سے ملاقات ہوئی ؟ میں نے کہا۔''جی ماں ، ہوئی۔'' ·· کیسے لگےوہ؟''انھوں نے مزید یو چھا۔ میں نے مختصراً اپنے لوگوں کے رہنما کے طور پر شیخ صاحب کے بارے میں اپنے

میں مجلس وضع قوانین میں واضح کر چکا ہوں کہ جیسے ہی کشمیر میں نظم ونسق بحال ہوگا اور سرز مین کشمیر حملہ آوروں سے پاک ہوگی ، ریاست کے الحاق کا معاملہ ، وہاں کے عوام کی مرضی کے مطابق طے کیا جائے گا۔ ہم نے کہا ہے کہ اگر یا کستان سرکارمخلص ہے تو وہ حملہ آ وروں کو کشمیر میں داخل ہونے سے رو کے۔ . جیسے ہی نظم وامن بحال ہوتا ہے، کشمیریوں کو فیصلہ کرنے دیجیے۔ ہمیں ان کا فیصلہ منظور ہوگا۔ آپ جاتے ہیں میں اپنی زبان سے پھر جاؤں۔'' (عباس اورنیر و، تالف وترجمه ڈاکٹرنریش ، انجمن ترقی اُردو ہند، نگ دہلی ، 2016 صفحہ 71 تا 73 ) اس گفتگو میں خواجہ احمد عباس نے پنڈت نہر و سے گز ارش کی کہ آپ کشمیر میں راے شاری کی کوئی ایک تاریخ طے کردیجے کیکن معاملہا تناسیدھانہیں تھاجتناعماس صاحب سمجھدے بتھے۔ 27 مئی 1964 کوجب خواجہ احمد عماس کو پنڈ ت نہر و کے انتقال پُر ملال کی خبر ملی توان کے سامنے 75 سال کے اس عظیم قومی رہنما کی وہ تمام یادیں اور ملاقا تنیں تازہ ہوگئیں جو زمانۂ طالب علمی سے ہی ان کے ذہن میں محفوظ تھیں ۔عباس صاحب کو یقین ہی نہیں ہوا کہ بنڈت نہر و کے جسم پر فالج کا حملہ ہوا ہےاوراب وہ ہمارے درمیان نہیں ہیں۔ جب ان سےانگریز ی روز نامے ' دی بلٹز' کے مدیر نے جارصفحہ کا خاص فیچر لکھنے کے لیے کہا توان کے ہاتھ کا نیہ اٹھے، آنکھوں سے آنسو بہہ نکلے، دل بیٹھ گیااور دماغ نے کام کرنا بند کر دیا ہے باس صاحب کومحسوس ہوا کہ ان کی گویائی اور بیپائی اس دنیا سے ہمیشہ کے لیے رخصت ہوگئی ہے۔اخصیں اب بھی یفتین تھا کہ نہرو زنده ہیں خواجہ احمد عماس نے اپنی خودنوشت میں اس دل دوز منظراور کیفیت کو یوں بیان کیا: ''27 مئی 1964 کو بعدد دیپرروح قوم بڑے دل دالے جوا ہر معل نہر دنے ہی آخری سانس نہیں کی بلکہ ان کے ساتھ ہم سب، 45 کروڑ ہندستانی مر گئے یتھے۔ یوری قوم پر متانت بھری خاموشی حیائی ہوئی تھی ۔کھیتوں میں کسان، مِلوں میں مزدور، دفتر وں میں کلرک ، باور چی خانوں میں خواتین، اسکولوں میں بیج، ہرکوئی موت کا سردیشنج محسوں کرر ہا تھا۔''اگر نہر وجی مر گئے تو کون زندہ رہےگا؟''جب نہرو جی مر گئو تہم سب مر گئے کیوں کہ نہر دکا مطلب تھا <sup>د</sup> ہم'، ہندستان کی روح ، ہندستان کی آتما۔ اگر گاندھی جی نے ہمیں دھول میں سے نکالاتھا تو نہرونے ہمیں زندگی دی تھی ، بہتر کل کے لیے جد وجہد کرنے کا حوصله دیا تھا،ارادہ دیا تھا۔اور جب نہر دمر بے تو ہم سب مرگئے۔ہم سب میں

سے ہرایک نے موت کی سانس کومحسوں کیا۔27 مئی 1964 کو بعد دو پیر دو بح زندگی کی رفتار تقم گئی تھی ۔'' (عباس اورنېږو، تاليف وترجمه ڈاکٹرنرلیش، انجمن ترقی اُردو ہند، نځی د بلی، 2016، صفحه 78) ینڈ ت نہرو کے انتقال کے بعد خواجہ احد عباس نے اپنے آپ کو تنہامحسوں کیالیکن خواجہ احمہ عماس نے پنڈت نیر و کے تغمیری اور قوم کے مفاد میں کیے گئے کاموں کے ذریعے انھیں باد کیا۔ عباس صاحب کو بھا کھڑا ڈیم جسے بنڈت نہرو'' نئے ہندستان کاعظیم مندر'' کہتے تھے کے بہتے ہوئے مانی میں نہروکامسکراتا ہوا چہرا دیکھائی دیتا تھا۔بھلائی اسٹیل پلانٹ کے پکھلے ہوئے اسٹیل میں اُن گھر بلوعورتوں ، کسانوں کے چیروں کی خوشیوں میں بنڈ ت نہر وکوشریک پایا جس کی بدولت ، ان کی زندگی میں چہار سو تبدیلیاں آئیں۔ اسی طرح عباس صاحب کو بوکارو میں لاکھوں ہندستانیوں کا نامستقبل بنانے والی مشینوں کی گڑ گڑاہٹ میں ایک نٹی تال اور لے سائی دیتی تھی۔ عباس صاحب نے ایسے کئی واقعات کا تذکرہ بھی اس خودنوشت میں کہاجنھیں ذاتی زمرے میں ا شار کیا جاسکتا ہے۔ مثلاً خواجہ احمد عباس کوفلم بنانے کے لیے صرف دو لاکھ کا قرض وزیر اعظم ہندستان یعنی بنڈت جواہرلعل نہرو کی زبانی ضانت اور بھروسے پرایک سال کی مدت کے لیے state industrial finance corporation سے معمولی سود برمہیا کرایا گیا۔اس قرض کو لے کر حزب مخالف جماعتوں نے پارلیمنٹ میں خوب ہنگامے کیے تھے۔عباس صاحب نے ینڈ ت نہرو سے اپنے ذاتی مراسم کا کبھی غلط فائدہ نہیں اٹھایا۔خواجہ احد عباس نے اس واقعے کوبھی یاد کها جب بند ت نهرو سخت علیل تھے تو وہ جاسوسی ناول پڑھ کراپنی بیاری کو کیسے دور بھگاتے یتھے۔ پنڈت نہرو،عباس صاحب کی ہولم کودیکھتے تھےاوران کی فلموں پر بےلاگ تصرہ بھی کرتے یتھے۔ بہاری کی حالت میں ہی پنڈ ت نہر ونے عماس صاحب کی فلم'' نیاسنساز' دیکھی تھی۔ پنڈ ت نہرو چاہتے تھے کہ عباس اُن کے لیے بھی کوئی فلم بنائیں۔دراصل پنڈت نہرواپنے لیے نہیں ہندستانی بچوں کے لیےایک مثالی فلم عباس صاحب سے بنوانا چاہتے تھےتا کہ فلم کے ذریعے بچوں کوامن و آمیکی کے ساتھ جینا سکھایا جا سکے۔ بنڈت نہرونے اپنے دولت خانے کے محافظوں سے کہہ رکھا تھا کہ عماس جب بھی مجھ سے ملنے کے لیے آئیں تو انھیں بے روک ٹوک اندر آئے د پاچائے۔ پنڈت نیچرو کی پہلی برتی (27 مئی 1965) کے موقع پرخواجہ احد عیاس نے 'بلٹر' میں ایک خاص ضمیمہ ُنہر و کے بغیرایک سال ُعنوان سے شائع کیا جس میں ملک کی ساہی ،ساجی صورت ا حال کے ساتھان کے قریبی ساتھیوں، سیاسی اور عام لوگوں کی آرا کوبھی پیش کیا گیا۔ ہندستان کی

آزادی کے بعد نئے ہندستان کی تغییر وترقی کے لیے پنڈ ت نہر و کے وژن اور بین الاقوامی سطح پر ہندستان کی خارجہ پالیسی ، عالمی پیانے پرامن بحالی کے لیے پنڈ ت نہر و کی حکمت عِملی وغیر ہ کو بھی اس خاص ضمیمے میں جگہ دی گئی۔

<sup>۲۰</sup> آئی ایم ناٹ این آئی لینڈ' صرف ایک خودنو شت نہیں ہے بلکہ یہ بیسویں صدی کے ہند ستان کی تاریخ اور اس کے ماضی کے حالات کی خوب صورت ادبی دستاویز ہے۔ اسے بڑھنے کے بعد ہم سب ذبخی طور پر جنگ آزادی کی جدو جہد میں بھی شامل ہوتے ہیں ، ساتھ ہی صحافتی دنیا کا سیر بھی کرتے ہیں اور ہند ستان کی سیاست میں نو جوانوں کی عملی حصد اری اور اُن کی بڑھ چڑھ کر اپنی قربانیاں دینے کے جذ ہوں کو بھی بہذر یعہ قلم پڑھتے ہیں۔ اس خودنو شت میں تقسیم وطن کے دوران ملک میں پنینے والی فرقہ واریت اور ای مالی پڑھتے ہیں۔ اس خودنو شت میں تقسیم وطن کے نے اپنی قربانیاں دینے کے جذ ہوں کو بھی بہذر یعہ قلم پڑھتے ہیں۔ اس خودنو شت میں تقسیم وطن کے نے اپنی قربانیاں دینے کے جذ ہوں کو بھی بہذر یعہ تعلیم پڑھتے ہیں۔ اس خودنو شت میں تقسیم وطن کے نے اپنی قربانیاں دینے کے جذ ہوں کو بھی بہذر یعہ تعلیم پڑھتے ہیں۔ اس خودنو شت میں تقسیم وطن کے نے اپنی قربانیاں دینے کے جذہوں کو بھی بی خواجہ احمد عباس نے اس خودنو شت میں مبالغہ آ رائی کے تو اپنی قلمی دنیا سے والی فرقہ وار دیا ہے ۔ خواجہ احمد عباس نے اس خودنو شت میں مبالغہ آ رائی کے تو یہ پہلووں کو تو کر مین کے سامنے پی کیا۔ بے شک یہ چودنو شت انگریز ہی زبان میں کہ ھی گئی کیں مطالع سے بیا بات بھی والی خرد تو تی تا داری ہے کہ می خودنو شت انگریز ی زبان میں کہ ھی گئی کی کی ماند نہیں تھی بلدان کی زندگی تو گی دنیا جہاں کی طرح تھی جواجہ احمد عباس کی زندگی کی چھوٹے سے جزیرے کی ما ند نہیں تھی بلکہ اُن کی زندگی تو گی دنیا جہاں کی طرح تھی جو اپنا ندر سیکھی چھوٹے سے جزیر

|                                                                               | ہند) کی چندمطبوعات                      | انځمين ترقي اړ د د                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                               |                                         |                                                                                            |
| ۳۵+/=<br>/                                                                    | حکیم سیدخل الرحم'ن                      | راس مسعود                                                                                  |
| r**/=                                                                         | بیدار بخ <b>ت</b><br>پر مراث            | اختر الایمان کی نظموں کے حوالے<br>چنہ صحفہ ہ                                               |
| r++/=                                                                         | ڈاکٹرنرلیش<br>میں جارہ برج              | تلاش وشخفيق<br>م                                                                           |
| r++/=                                                                         | صديق الرحم <mark>ن قد</mark> دائي<br>مع | مجموعهٔ خیال<br>رس                                                                         |
| <b>/</b> *••/=                                                                | معين الدين عقيل<br>·                    | کلکتہ میں اردو کے نادرذ خائر<br>سبب میں اردو کے نادر ذخائر                                 |
| <b>₩••</b> /=                                                                 | بروفيسر شاہد کمال                       | کراچی میں ارد دغز ل اور نظم                                                                |
| <b>~</b> ••/=                                                                 | سرورالهدئ                               | متن برمتن                                                                                  |
| r++/=                                                                         | ڈ اکٹر نریش                             | عباس اور نهر و                                                                             |
| 1∧•/=                                                                         | وقارصد نقي                              | دوسروفرش شاعر                                                                              |
| 1 <b>@</b> •/=                                                                | ڈ اکٹر نریش                             | مسائل اور مکاتیب                                                                           |
| <b>△ • •</b> /=                                                               | يروفيسر خواجها حمد فاروقى               | میر تقی میر: حیات اور شاعری                                                                |
| ۳۵٠/=                                                                         | ڈ اکٹر ناصر عباس نیر                    | لسانيات اورتنقيد                                                                           |
| r*•*/=                                                                        | على احمه فاطمى                          | ڪرش چندر <sup>.</sup> فکروفن                                                               |
| انیسویں صدی میں تاریخ،ادب اور تہذیب (صدیق الرحن قد دائی کے اعزاز میں مضامین ) |                                         |                                                                                            |
| <b>₩••</b> /=                                                                 | اروقی،رضاحیدر،سرورالہدیٰ                | بر مرقبين :اطهر ف                                                                          |
| <b>~</b> ••/=                                                                 | کشمیری لال ذاکر                         | نداب ہم ساتھ سیرگل کریں گے<br>ترقی پیندادب<br>د تی کی درگاہ شاہِ مرداں<br>اردو ہندی ڈکشنری |
| <b>~</b> ••/=                                                                 | على سردار جعفرى                         | ترقى يسدادب                                                                                |
| r++/=                                                                         | خليق الجم                               | د تی کی درگاہ شاہ مرداں                                                                    |
| <b>~</b> ••/=                                                                 | المجمن ترقی اردو( ہند)                  | اردو هندی ڈنشنری                                                                           |
| \$**/=                                                                        | مولوى عبدالحق                           | اسٹینڈ رڈانگٹش اردوڈ کشنری                                                                 |
|                                                                               | • 1                                     | یہلاورق (سہ ماہی اردوادبٔ کے منتخب ادار۔                                                   |
| r*••/=                                                                        | نی محمد فیروز دہلوی                     | بي انتخاب وترتيب بتمس الحق عثما                                                            |
| rr•/=                                                                         | اطهرفاروقي                              | ناكمل                                                                                      |
| 1 <b>@</b> •/=                                                                | مرتيب جليق انجم                         | سیرتِفریدیه(سرسیّداحمدخاں)                                                                 |
| r++/=                                                                         | اطهرفاروقي                              | ، مندستان میں اردوسیاست کی تفہیم <i>ب</i> نو                                               |

اس شارے کے اہل قکم خ

| C-29, Hastings Road, Allahabad-211001              | جناب شمس الرحمن فاروقى                |
|----------------------------------------------------|---------------------------------------|
| E-mail: srfaruqi@gmail.com                         |                                       |
| B-215, Block 15, Gulshan-e Johar                   | پروفیسر معین الدین <sup>ع</sup> قیل   |
| Karachi-75290 Pakistan                             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| E-mail: moinuddin.aqeel@gmail.com                  |                                       |
| Incharg Department of Punjabi, Govt. College       | عاصمه غلام رسول                       |
| University, Faisalabad (Pakistan)                  | ••••                                  |
| Principal Jamia Senior Secondary School, Jamia     | ڈاکٹراے بصیب خاں                      |
| Millia Islamia, Jamia Nagar, New Delhi - 110025    |                                       |
| E-mail: anb_khan@rediffmail.com                    |                                       |
| 29/11, Sir Syed Road, Darya Ganj,                  | ڈ اکٹر مظفر <sup>ح</sup> سین سیّد     |
| New Delh-11002                                     | دائر سرين سيد                         |
| E-mail: syedmh92@yahoo.com                         |                                       |
| Research Scholar, Room No.121, Kaveri Hostel       |                                       |
| Jawahar Lal Nehru University, New Delhi-110067     | جناب جاويد عالم                       |
| E-mail: javed.alam075@gmail.com                    |                                       |
| 1-B, Netji Subhash Marg, Darya Ganj,               | جناب اشوك مهيشوري                     |
| New Delhi-110002                                   | جهاب النوك بيتورق                     |
| 11/16, Jharneshwar Complex, Jawahar Chowk          | جناب <i>ش</i> س <i>الرحم</i> ٰن علوی  |
| Bhopal-462003 (MP)                                 | جناب لاائر نطوق                       |
| Deptt. of Urdu, Jamia Millia Islamia               | يروفيسراحد محفوظ                      |
| Jamia Nagar, New Delhi-110025                      | چرو چشمر اکله سوط                     |
| E-mail:amehfuz@gmail.com                           |                                       |
| 3961, Gali Khn-e Khanan, Urdu Bazar, Jama Masjid,  | <u>پروفیسر عبدالرشید</u>              |
| Delhi-110006.                                      |                                       |
| Deptt. of Urdu, Jamia Millia Islamia,              | ڈ اکٹر سرورالہدی                      |
| Jamia Nagar, New Delhi - 110025                    | داستر ننزورا بهدن                     |
| E-mail: sarwar103@gmail.com                        |                                       |
| A 239, New Friends Colony, New Delhi-110025        | جناب محمود فاروقى                     |
| 225, Trail Hollow Lane, Palestine, Texas-75801 USA | جا اجرسهمل                            |
| E-mail: sohailkhan_1999@yahoo.com                  | جناب احد شهيل                         |
| Ward No.1, Mehpa Chouraha, Nagar Panchayat         | جناب ابراتيم افسر                     |
| Siwal Khas, Meerut-250501 (UP                      |                                       |
| E-mail: ibraheem.siwal@gmail.com                   |                                       |
| · · · ·                                            |                                       |

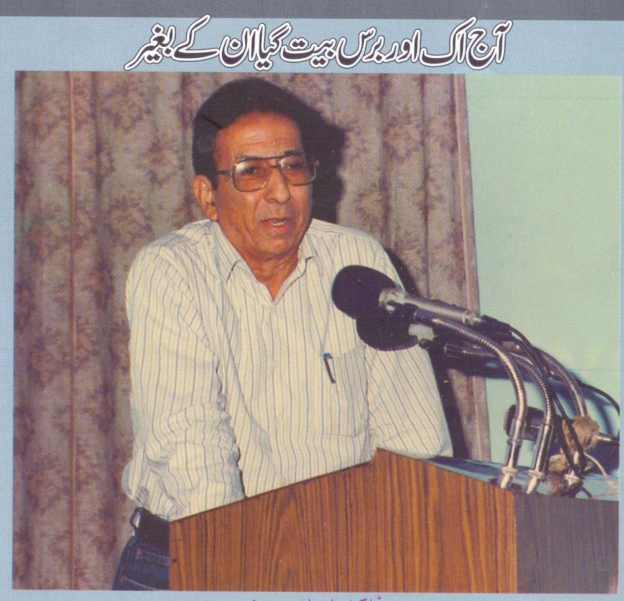
ایس موجودہ ثاری میں جس تر تیب سے مضامین شائع ہوئے ہیں اُسی تر تیب سے اہلِ قلم کی بیفہر ست مرتب کی گئی ہے۔

URDU-HINDI DICTIONARY उर्द्-हिन्दी डिक्शनरी نحمن ترقى اردو مهند نئى دېلى قیمت 300 ولیے

## URDU ADAB

Anjuman Taraqqi Urdu (Hind) Urdu Ghar,212-Rouse Avenue New Delhi - 110002 Price: 150/-RNI NO. 13640/57 ISSN: 0042-1057 Vol. 62 Issue: 247 Date of Publication: Sep 15th, 208

## July, August, September 2018



## داکتر اسلم پرویز (ولادت: 5 اکتوبر 1932 • وف ت: 6 شمبر 2017)

Printed and published by Abdul Bari on behalf of the Anjuman Taraqqi Urdu (Hind) Urdu Ghar, 212, Rouse Avenue, New Delhi-110002 and printed at Jayyed Press, 5228, Ballimaran, Delhi-110006 Editor: **Dr Ather Farouqui**, E-mail: farouqui@yahoo.com E-mail: urduadabquarterly@gmail.com, Ph: 0091-11-23237722, 23237733