# الروار

ادارىي يبلاورق فكشن كى سيائياں آ نندنرائن مُلّا قاموس الهند اختر الایمان کی گرداب کی کچھظموں کے حوالے مكتبه جامعه شامرعلى خال لميشثه جنون انتظار لينى فسانة مرزارسوا گاهے گاهے باز خواں الله حافظ بهنام خداحافظ زنده اديبوں پر تحريريں مجتباحسين كي بيمثال فنكارى خود نوشت سوانح نوشته بماندسيه برسفيد (قبط سوم) خصوصى گوشه ميراعشق دراز-4 (خواجه احمرعباس) كتاب اور صاحب كتاب آخری پهرکی دستک (شاعر شیم حنق)

- نوآبادیاتی مندستان، اردو توم پرستی اور... (مصنف: کویتاسرسوتی د تلا)

  - اردوادب کی شکیل جدید (مصقف: ناصر عباس نیر)
     دیوانِ غالب مطبوعه 1863 عکسی (مقد مه: حکیم سید ظل الرحمٰن)





مولا ناابوالکلام آزاد کے جنازے کا ایک منظر

## ار وارب

مدیرِاعلا صدیق الرحمٰن قد وا ئی

> مد*ي* اطهر فارو قي

معاون مدر سرورالهدی

انجمن ترقی اردو (ہند) نئی د تی

## • اسلم پرویز (صدر) • کیدارناتھ سنگھ • شیم حنفی • محمد ذاکر شارہ:242، جلد: 61 (اپریل، مئی، جون 2017)

قیمت: فی شاره:75رو بے ، سالانہ 300رو پے (انفرادی) اور اداروں کے لیے بیز رِ تعاون فی شاره 150 رو بے اور سالانہ 600 رو بے ہوگا (Subscription Annual: Rs 300, Per issue: Rs 75)

غیرمما لک کےانفرادی خربداروں کے لیے یہ رقم40 امریکن ڈالر فی شارہ اورسالا نہ 150 امریکی ڈالر ہوگی جب کہاداروں کے لیے زرتعاون کی رقم50 ڈالر فی شارہ اور200 امر کی ڈالرسالا نہ ہوگی ۔ (غیرممالک کے لیےایک شارے کی توتیج اور پیکیجنگ برتقریباً 500رو بے خرچ آتا ہے)

 اردوادٹ منگوانے کے لیے رقم ڈرافٹ ہامنی آرڈر سے 'انجمن ترقی اردو(ہند)' کے نام ارسال سیجیہ۔ بدرقم بینکٹرانسفر ہے بھی روانہ کی حاسکتی ہے مگراس کے بعدرقم ہسجنے والے حضرات کو خط ماای میل کے ذریعے بینک ٹرانسفراوررقم جھنچے کے مقصد کی تفصیلات سے سرکلیشن انچارج کوان کی ای میل آئی ڈی rahmaniamirulhasan gmail.com پرمطلع کرنے کی زحمت کرنا ہوگی۔ بینکٹرانسفر کے لیے متعلقہ تفصیلات یہ ہیں:

Anjuman Taraqqi Urdu (Hind), A/cNo 0158201000018 IFSC: CNRB0000158, Canara Bank, D.D.U. Marg, New Delhi-110002

تخلیقات روانہ کرنے یاان کی اشاعت سے متعلق معلومات حاصل کرنے کے جناب اختر زماں صاحب ہےان کے سیل فون تمبر 439448-9212-0091 اورای میل akhtarzaman.1967@gmail.com پرجھی رابطہ کیا حاسکتا ۔

ن تر قی اردو( ہند )،اردوگھر ،212،راؤز الونیو،نئی دہلی۔110002 تن رحما لي (Cell Phone: 0091-9560-432993)

کینیڈا میں سه ماهی 'اردو ادب' حاصل کرنے کے لیے رابطه کیجیے:

General Manager (Admn & HR) Conrpak Ltd. Plot No. 11/26, Sector 20, Korangi Industrial Area, Karachi, Pakistan, E-mail: sabaekram@hotmail.com Cell Phone: 0092-3002-164282

21, Whiteleaf Crescent, Scarborough, Ontario, Canada MIV 3G1, E-mail: bbakht@rogers.com

Printed and published by Abdul Bari on behalf of the Anjuman Taraqqi Urdu (Hind), Urdu Ghar, 212-Rouse Avenue, New Delhi-110002 and printed at the Asila Offset Printers, 1307-08, Kalan Mahal, Darya Ganj, New Delhi-110002,

Editor: Dr Ather Farouqui, E-mail: farouqui@yahoo.com E-mail:urduadabquarterly@gmail.com, Ph: 0091-11-23237722, 23237733

#### فهرست

| 5   | صديق الرحمٰن قدوا ئي            | ادارىي                                                                           |
|-----|---------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 7   | اطهر فاروقى                     | پہلا ورق                                                                         |
| 12  | تتمس الرحمان فاروقي             | فكشن كى سيائياں                                                                  |
| 29  | شميم حنفي                       | ٱ نندنرائن مُمَّلاً                                                              |
| 37  | رؤف پار مکھ                     | قاموس الهند                                                                      |
| 50  | بيدار بخت                       | اختر الا بمان کی گرداب کی کچونظموں کے حوالے                                      |
| 83  | خالدمحمود                       | مكتبه جامعه شامدعلى خال لميثاثي                                                  |
| 92  | شيويا تر پاڻھي                  | جنونِ انتظار یعنی فسانهٔ مرزار سوا                                               |
|     |                                 | گاهے گاهے باز خواں                                                               |
| 98  | احمد بشير                       | الله حافظ به نام خدا حافظ                                                        |
|     |                                 | زنده ادیبوں پر تحریریں                                                           |
| 103 | فياض رفعت                       | مجتبی حسین کی بے مثال فنکاری                                                     |
|     |                                 | <b>خ</b> ود نوشت <i>س</i> وانح                                                   |
| 127 | ٹوم اولٹر                       | نوشته بما ندسیه برسفید ( قسطسوم )                                                |
|     | · 1                             | خصوصى گوشه                                                                       |
| 134 | ڈ اکٹر نرلیش                    | میراعشق دراز-۴ (خواجهاحمدعباس)                                                   |
|     |                                 | كتاب اور صاحب كتاب                                                               |
| 143 | ن د تلا)مبصّر : حاویداحمدخورشید | <ul> <li>• نوآ بادیاتی هندستان،ازوقوم پرستی اور(مصیف: کویتاسرسونی</li> </ul>     |
| 160 | ▼ *                             | ا بین میرد.<br>♦ اردوادب کی تشکیل جدید(مصنّف: ناصر عباس نیّر )                   |
|     |                                 | • د یوان غالب مطبوعه 1863 <sub>[ع</sub> کسی](مقدّمه; حکیم سیْرظل ا <sup>لا</sup> |
|     | یاں)<br>مبصّر : ثاقب فریدی      | مری پهر کی دستک (شاع: شمیم حنفی)<br>• آخری پهر کی دستک (شاع: شمیم حنفی)          |
|     | <del>•</del> • /                | ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( )                                          |

#### گزارش

قلم کار حضرات سے درخواست ہے کہ وہ اپنی تخلیقات اور مضامین سے ماہی اردوادب کی ای میل آئی ڈی:

urduadabquarterly@gmail.com

پرارسال کریں اور مضامین کی اشاعت سے متعلق معلومات کے لیے جناب اختر زماں سے ان کے موبائل نمبر:0091-9868659985 پررابطہ کریں۔
ای میل: akhtarzaman.1967@gmail.com پررابطہ کریں۔
'اردوادب' کے سرکولیشن سے متعلق معلومات کے لیے جناب امیرالحسن
(سرکولیشن انجارج) سے اُن کے موبائل نمبر:0091-9560432993
rahmaniamirulhasan@gmail.com:

مندرجهٔ بالا دونوں ہی حضرات سے موبائل پر رابطہ صرف دفتر کے اوقات میں کریں تا کہ آپ کے حکم کی فوراً تعمیل ہوسکے (ادارہ)

#### اداریه

وفت کی تبدیلیوں کے ساتھ زندگی ہر سطح پرنئی نئی وسعقوں اور جہتوں سے آشنا ہوتی ہے جس کا اظہار طرح طرح سے ہوتا ہے، گرسب سے زیادہ اس کا عکس ہمیں آرٹ اور زبان و ادب پر نظر آتا ہے۔ اردو زبان کو اپنی اسی صفت کی بنا پر امتیاز حاصل رہا ہے کہ گئی سوسال کی تاریخ میں اس نے نئے شئے علاقوں سے رشتہ قائم کیا ہے۔ ان علاقوں کے باشندوں کے رہمن سہن اور زبان وادب سے قریب ہو کر خودا پنی نوعیت کو تبدیل کیا۔ اس کی بنا پر اردوا پنی علاقائی صدور یار کر کے پر عظیم ہندو یا ک محتلف خطوں سے قوت نِموحاصل کرتی رہی۔ اگر ایسا نہ ہوتا اور اردو خص اپنے علاقے میں مقید رہتی تو ہندستان جیسے حالات میں تو دو ایک ریاستوں کی حکومتوں کے فرامین نے ہی اس کا گلا گھونٹ کر اسے ختم کر دیا ہوتا مگر انسانی تہذیب و ثقافت کے تقاضے کچھا تہا ہی زور رکھتے ہیں جس کے آگے وقت کی آتی جاتی لہریں ہے اس ہوجاتی کے تقاضے کچھا تہا ہی زور رکھتے ہیں جس کے آگے وقت کی آتی جاتی لہریں ہے اس ہوجاتی میں ۔ چناں چہ آج اردو صرف پر عظیم ہندو یاک میں ہی نہیں دنیا کے مختلف علاقوں میں نہ صرف کہنچی ہے بلکہ وہاں سے ایک نئی قوت ہی حاصل کر رہی ہے۔

آردو سے دل چہی رکھنے والوں کا دائرہ اس قدر بڑھ گیا ہے کہ اب اردو کی عالمی کا نفرنسوں کا ایک ایسا سلسلہ شروع ہوگیا ہے جے نہ صرف مختلف علاقوں کے باشندوں کی حمایت حاصل ہے بلکہ حکومتیں بھی سر پرتی کرنے گئی ہیں۔ایسے موقعوں پر نہ صرف مختلف ملکوں کے ادبیب ودانشور باہم قریب آتے ہیں بلکہ ایسے مسائل پر گفتگو کرتے ہیں جو پہلے سب کواپئی طرف اس پیانے پر متوجہ نہیں کرتے تھے۔آج دنیا کے کسی حصے میں کچھ بھی ہور ہا ہووہ ساری دنیا کے دانشوروں کی دل چھی اورتشویش کا مرکز بن جاتا ہے۔

دنیاد و بڑی جنگوں سے تو بہت پہلے گزر چکی اور بربادیوں کے سارے تجربات کو لیے ہوئے ممکنہ جنگوں سے پناہ مانگتی ہے، مگراس کے باوجود آج کی زندگی میں جوتشد دنمایاں ہواہے، آج انسان جتنا خود کومحبورا ور بے بس یا تا ہےا تنااس نے بھی سو جا بھی نہیں تھا۔سامراج ختم ہو گیا مگراس نے جاتے جاتے دنیا کے ہر جھے میں منافرت کے ایسے پیج بودیے کہ آج پہلے جیسا امن وسکون خواب ہو چکا ہے۔ ہتھیا روں کی دوڑ میں بھو کے ننگے انسانوں کے ہجوم کے ہجوم بڑھتے جارہے ہیں نسل برستی اور ذات یات کا متیازختم ہونے کی بجاے آج نئے نئے روپ میں جلوہ گر ہور ہی ہے۔ بغداد برامریکہ کے حملے کے بعد پورے مشرق وسطی میں جوانسانیت سوزتماشا ہور ہاہےاس سے کون واقف نہیں اوراس نے مستقبل میں تشدد کے لیے جوا مکانات کے دروازے کھولے ہیں اس نے ایک عام خوف کا عالم پیدا کر دیا ہے۔اس کے ساتھ ہی ساتھ ایک بے یقینی کی نفسیات ہے جوانسانی ساج میں مختلف سمتوں سے درآئی ہے۔موجودہ حالات کود کھتے اور جھلتے ہوئے کوئی نہیں کہہ سکتا کہ کل کیا ہوگا۔ طاقت اور دولت کا پیکھیل کہاں جائے رُکے گا۔اسی شورش اور خلفشار کے درمیان طاقت ور طقے زیادہ سے زیادہ جاوی ہوتے جارہے ہیں اور ہر ملک کےعوام بے بسی کے عالم میں سب کچھ قبول کرتے جارہے ہیں۔ بیاس جمہوری نظام زندگی اور حکومت سازی کا حشر ہے جومغرب نے ساری دنیا کو سکھایا تھااورجس میں مشرق اپنی نجات سمجھ رہاتھا۔ آج کیامشرق اور کیامغرب،ساراعالم ایک ہی راہ ير گامزن ہے۔ان حالات میں جنم لينے والا ادب سارا منظر پيش كرر ما ہے۔اس ميں بے اطمینانی اوراحتجاج کی آوازیں اُٹھ رہی ہیں۔کوئی سنے یا نہ سنے یوری انسانی تاریخ میں اس انحراف کی گونج ہے جورہ رہ کر بلند ہوتی ہےاور پھر دبادی جاتی ہے۔ پیکھیل بھی برانا ہےاور جب قابو سے باہر ہوجا تا ہے تو وقت کروٹ لیتا ہے۔

ہمارا ملک گزشتہ دو تین صدیوں سے اسی نشیب و فراز سے گزرتا ہوا آج تک پہنچا ہے۔
یہ باقی ہے، اسی میں انحراف کی بازگشت، احتجاج کا غلغلہ بھی نہ صرف پینپ رہا ہے بلکہ اپنی
اندرونی قوت پراصرار بھی کررہا ہے۔ اگریہ ہماری خوش فہی بھی ہے تو غلط نہیں کہ یہیں سے امید
کی کرنیں پھوٹتی ہیں۔ ان حالات میں اردوا دب خواہ عالمی کا نفرنسوں کے زیرِ سابینمودار ہویا
مقامی محفلوں میں پڑھنے اور لکھنے والوں سے خودا پنے تقاضے کرتا ہے۔ ہمیں ان آ ہٹوں کو بھی
سننا ہے کہ ان ہی میں اسرار نیہاں ہیں جوآنے والے دنوں کی کچھ خبر دیتے ہیں۔ 🗖

صديق الرحمٰن قدوا ئي

#### اطهرفاروقي

#### پہلا ورق

عبوری دور سے گزرنے والے ساجوں میں ہر معیار سیال اور اضافی ہوتا ہے۔ اس کیتے کا اطلاق ہندستان پر اس کے مخصوص ساجی ڈھانچے اور تاریخ کے جبر کی وجہ سے پچھ زیادہ ہی ہوتا ہے۔ ہندستانی معاشرے کے سیاق وسباق میں ایک اور اہم بات یہ ہے کہ جب بھی اس کے سی زاویے کا موازنہ کسی بھی دوسرے ملک کی بہ ظاہر مماثل معلوم ہونے والی صورتِ حال سے کیا جائے گاتو نتائج اگر مفتحکہ خیز نہیں تو عیب وغریب ضرور ہوں گے۔ آزاد ہندستان کی تاریخ صرف ستر برس پرانی ہے اور اس سے پہلے ہندستانی ساج جن حالات سے گزار ایا جن محرکات نے ہماری سیاسی و ساجی زندگی پر اثرات مرتب کر کے مجموعی ہندستانی نہیں صورتِ حال کی ، ان کی نوعیت چوں کہ تاریخی وجوہ سے مختلف تھی ، اس لیے ، اگر ہندستان کی کسی صورتِ حال کا موازنہ کسی دوسرے ملک کی صورتِ حال کا موازنہ کسی جو کہ اس کے اسپنے ہی حالات کے تناظر میں یہ تجزیہ کیا جائے تو استناطِ نتائج کے معروضی ہونے کی پچھ نہ پچھامیدضرور کی جاسکتی ہے۔

مندرجہ ُ بالا معروضات کا اطلاق ہمارے اہلِ قلم پر بھی ہوتا ہے اور یہی بات آزادی کے بعد تخلیق ہونے والے اردوادب کے سابی محرکات کے سلسلے میں بھی درست ہے۔ یہ جسے ہے کہ بہ ظاہر ہمارے بڑے کھنے والوں خصوصاً دانش وروں اوران میں بھی بائیں بازوسے وابسۃ اہلِ قلم کے ذہنی رویوں کو وسیع تر مہذب دنیا یعنی فرسٹ ورلڈ کے کھنے والوں سے کچھ حد تک مماثل قرار دیا جاسکتا ہے لیکن اگران مماثلتوں کے محرکات پرغور کریں تو اکثر صورتوں میں ہندستان کے اہلِ ویا جاسکتا ہے لیکن اگران مماثلتوں کے محرکات پرغور کریں تو اکثر صورتوں میں ہندستان کے اہلِ قلم کے ذہنی رویتے مقامی حالات کے تابع ہی نظر آئیں گے جن کا واقعتاً دوسر مے ممالک کے کھنے

والوں اور دانش وروں سے کوئی موازنہ اس لیے نہیں کیا جاسکتا کہ گزشتہ ستر برس میں وہ سیاست جس میں ہمارے اہل قلم اور دانش ورسانس لے رہے ہیں اور جو ہمارے ساجی رویة ں کی تشکیل کی ضامن ہے، شاخت کی بڑھتی اور روز پیچیدہ ہوتی ہوئی مسابقت کی آئینہ دار ہے۔ بین الاقوامی تحریکات سے اس کا پچھزیادہ لینا دینا نہیں ہے۔ لکھنے والے خصوصاً تخلیقی ادب کے شاور بین الاقوامی ادب اور اس کی سیاست سے فطری طور پر متاثر ہوتے ہیں۔ ہمارے ملک کے لکھنے والوں کی تحریریں خصوصاً 1990 کے بعد وجود میں آنے والے شہ پارے تو اپنے ہی ملک کی تیز رفتار سکے۔

ہندستان میں اس وقت رائے دانش ورکی اصطلاح بھی آزادی کے بعد کی ہماری تاریخ کے عبوری دور کے محرکات ہی کا نتیجہ ہے جو فطری طور پر بہت سیال ہے اور جسے بہ آسانی اضافی کے زمرے میں رکھا جاسکتا ہے۔ ساجی نابرابری کی نہایت نکلیف دہ ہزاروں برس پرانی تاریخ نے ہمارے اخلاق کو جس طرح تباہ کیا ہے اس کی وجہ سے ہمارے لکھنے والوں کا روتیہ اکثر صورتوں میں کسی نہ کسی مفاد کے تابع ہوتا ہے ، اس لیے ، ہمارے لکھنے والوں کا معاملہ اُس وقت اور پیچیدہ ہوجا تا ہے جب ہم انھیں دانش ورتصور کر لیتے ہیں۔ کسی بھی لکھنے والے کی عمومی فہم وبصیرت اور راست گوئی وراست بازی ایک چیز ہے اور اصطلاحی دانش وری عقل وفہم نیز سیاسی نظریات کے راست گوئی وراست بازی ایک چیز ہے اور اصطلاحی دانش وری عقل وفہم نیز سیاسی نظریات کے بیا عبر مشروط وہ بی ایک ایک بہی شرط ہے جس پر ہمارے سیاسی وساجی اثر ات کے سبب ہمارا شاید بی کوئی دانش ور پور ااتر سکے۔

ہمارے معاشرے کے اہلِ قلم کی اکثریت اور سکتہ بند دانش ورعموماً حکومت سے براہِ راست یا بالوا سط طور پر وابستہ ہیں اور اس کی نعمتوں سے فیض یاب بھی ہوتے ہیں۔ بلا شبدان میں ایک قابلِ ذکر تعداد ایسے لوگوں کی ہے جو کسی نہ کسی طرح حکومت کی ملازمت کی شرائط اور دباو سے ایسا کرنے کے لیے مجبور ہیں۔ ہمارے اہلِ قلم میں ایسے لوگوں کی بھی کمی نہیں جو جاہ و دولت اور شہرت کے حصول کے لیے ہر حکومت کی جماقت کودل سے کرامت تصور کرتے ہوئے اکثر وہیں تر شہرت کے حصول کے لیے ہر حکومت کی جماقت کودل سے کرامت تصور کرتے ہوئے اکثر وہیں تر کی امید ناگز رہ ہو۔ بلا شبد لکھنا ایک ذہن رویتہ ہے مگر اس مخصوص عمل میں بھی ہمارے اہلِ قلم کی امید ناگز رہی اپنے قلم کو ہدایت کے ساتھ جنبش دیتا ہے۔

ہندستان کے مخصوص حالات میں لکھنے والے کا ساجی اور سیاسی روتیہ اکثر ملازمت سے سبکدوش ہونے کے بعد تبدیل ہوجا تا ہے۔ بیصورتِ حال پیچیدگی سے زیادہ اس زبنی پستی کی غماز ہوتی ہے۔ ہماں کی خریوں اور رویوں میں دیکھی جاسمتی ہے۔ ہمارے یہاں لکھنے والوں یا دانش ور سمجھے جانے والے لوگوں میں ایک بڑا طبقہ ان حضرات کا بھی ہمارے یہاں لکھنے والوں یا دانش ور سمجھے جانے والے لوگوں میں ایک بڑا طبقہ ان حضرات کا بھی ہما کے جو یونی ورسٹیوں میں درس و تدریس سے وابستہ ہیں اور ان کی ترقی کا انحصار چوں کہ ان کا ان کی مجبوری ہے، اور چوں کہ وہ کھتے ہیں اس لیے انسی اہلِ قلم بھی نصور کرلیا جاتا ہے جو ہمارے اہلِ قلم کی مجبوری سے وابستہ ہیں، ترقی کی مجبوری یا ضرورت کے تحت ان کی تحریوں کو اب بلا تکلف ہندستانی مزاج کی عجیب وغریب ساخت کے تحت ضرورت کے تحت ان کی تحریوں کو اب بلا تکلف ہندستانی مزاج کی عجیب وغریب ساخت کے تحت اس تحقی کے دانش وربھی اس لیے سالے ہم قاتل ہے۔ یونی ورسٹیوں میں برسر کار اس تندہ کو اب بغیر تکلف کے دانش وربھی اس لیے تسلیم کرلیا جاتا ہے کہ ان کی نوکری کی کچیلی شرائط کی وجہ سے ان میں سے اکثر لوگوں کو ساجی کی خود وں پر اس لیے متحرک دیکھا جاسکتا ہے کہ انسی درس کی وجہ سے ان میں سے اکثر لوگوں کو ساجی کی خود کی دیوں کی اسے کے دانش وربھی نہیں۔ کی وجہ سے ان میں سے اکثر لوگوں کو ساجی کی خود کی دیکھا جاسکتا ہے کہ انسی سے کوئی دل چھپی نہیں۔

ایک مشہور تاریخی واقعہ دانش وری کے سلسے میں ہندستانی ذہن کی ساخت کو سیجھنے میں ہماری مدد کرسکتا ہے۔ وزیر اعظم بننے کے بعدا پنے ایک برطانوی دور ہے میں محتر مہاندراگاندھی جانے کس ذہنی عالم میں تھیں کہ اپنا سفر شروع کرنے سے پہلے انھوں نے اچا تک اپنے میز بان کو یہ پیغا م بجوایا کہ اپنے سفر کے درمیان وہ برطانوی دانش وروں سے ملا قات کرنا چا ہتی ہیں تا کہ ہندستان کے مختلف مسائل پر ان سے تبادلہ خیالات کر سکیں۔ پیلک اٹیکٹوئل Public کی اصطلاح تو مغرب میں رائج ہے مگر وہ لوگ اندرا گاندھی کے ہندستان کے مختلف مسائل پر تبادلہ خیالات کا مقصد پورا نہ کر سکتے تھے۔ لندن چہنچنے کے بعد جب مادام نے دانش وروں سے ملا قات کی تفصیلات معلوم کیں تو میز بان کی طرف سے انھیں بتایا گیا کہ وہ ہندستان کی اس پہلی خاتون وزیرِ اعظم کا عند ہے تھی بیان کی ہمارے یہاں ہر مضمون کے بڑے نظام سے پوری طرح واقف تھیں۔ میز بان نے انھیں بتایا کہ ہمارے یہاں ہر مضمون کے بڑے عالم ہیں جو حکومت کے مشورہ طلب کرنے پراپنی فہم اور اپنے سیاسی نظریات کے مطابق مشورہ عالم ہیں جو حکومت کے مشورہ طلب کرنے پراپنی فہم اور اپنے سیاسی نظریات کے مطابق مشورہ وائی بھی ہیں اور بی بی بی ادار کے عادارے بش ہاؤس میں موجود نابغہ روزگار ہروڈ کا سٹرز کے علاوہ بھی صحافی بھی ہیں اور بی بی بی بیادر کے ادارے بش ہاؤس میں موجود نابغہ روزگار ہروڈ کا سٹرز کے علاوہ بھی صحافی بھی ہیں اور بی بی بی بیان ور بی بی سی کے دور کی اسے بی بی ادارے بی بی بی ادارے بی بی بی ادارے بی بی سی کے دادرے بی بی بی دور کی اسٹرز کے علاوہ بھی ہیں اور بی بی بی بی اور بی بی سی کے دادرے بی بی بی دور کی اس میں موجود نابغہ کے دور کار بروڈ کا سٹرز کے علاوہ بھی

برطانیہ کے ان ماہرین کو مختلف موقعوں پراپنے خیالات پیش کرنے کے لیے مدعو کیا جاتا ہے جو کسی خاص وقت پران موضوعات پراپنی راے دے سکتے ہیں جن پر انھوں نے عالمانہ کام کیا ہے، مگر محض دانش ورجیسی کوئی شے برطانیہ میں نہیں پائی جاتی۔

ہندستان کی ایک اہم وزیرِ اعظم کا یہ وہ نئی روتیہ اس صورتِ حال کو سجھنے میں ہماری مدوکر تا ہے جس نے ہندستان میں دانش ور نام کی اس مخلوق کے تصور کو جمنم دیا جس کی فہم نہایت معمولی ہے۔ اس زمرے میں آنے والے لوگ بالعموم یونی ورسٹیوں اور المحق کا لجوں میں برسرِ کار اسا تذہ ، معروف صحافیوں اور با ئیں باز و کے Activists کا مرغوبہ ہیں۔ ڈپٹی سکریٹری سے اوپر کی سرکاری معروف صحافیوں اور با ئیں باز و کے مہندستانی معاشرے میں دانش ور تسلیم کرلیا جاتا ہے۔ دبلی کی حد تک اعلاسر کاری ملازمتوں سے ریٹائر ہونے والے افراد (rankers) کی اکثریت انڈیا انٹریشنل سینٹرئی وبلی — جو دراصل پبلک ریلیشنگ کا بہترین مرکز بھی ہے ۔ میں اپنے تحرک کو شح کیارہ ہج شروع کر کے درات تقریباً گیارہ ہج اپھے کھانے کے ساتھ خیر باد کہد دیتی ہے۔ آئی آئی سی میں عمدہ کو فی لا وُرخی بار اور ڈائمنگ ہال ان دانش وروں کو نشستند و گفتند و برخاستند کی تمام سہولتیں فراہم کراتے ہیں۔ یہ معززین آئی آئی سی کی نہایت عمدہ لا بسریری کا رخ شاذ و نا در ہی کرتے ہیں۔ ایک بیوروکریٹ جنسیں ایک بڑے سرکاری عہدے سے ریٹائر ہونے کی وجہ سے مارے معاشرے میں دانش وربھی تسلیم کرلیا گیا ہے ، نے ایک جلے میں خود ہی اس کا اعتراف کی حد شیت اس کیا کہ کہ دوں کہ ان کے گھر میں ان کی حیثیت اس پرانے فرنج کی کی جس میں نئے جاتے کی دولے کیار کو کی کہ کہ کیوں کہ بی نہائی کو گئی ان کیوں کیوں کہ کی کہا کہ جوں کہاں کے گھر میں ان کی حیثیت اس پرانے فرنج کی کیار میں بیا کے جاتے کی کوئی دل چھی نہیں ، اس لیے ، وہ اکثر انڈیا انٹر بیشنل آکے لاؤنج اور بار آمیں پائے جاتے کی میکنوں کوکوئی دل چھی نہیں ، اس لیے ، وہ اکثر انڈیا انٹر بیا انٹر بیشنل آکے لاؤنج اور نے اور کیا کہا کہ جوں کہاں کے وہ اکثر انڈیا انٹر بیا نئر بیا نئر بیا نظر بیا کیا ہوئی کیا کہ کیوں کہیں ، س لیے ، وہ اکثر انڈیا انٹر بیا نئر بیا نئر بیا نئر بیا کیا کیا کہ کیا کہا کہا کہ کیا کیا کہ کہا کہ بیا کہ جاتے ہیں ہیں ، س لیے وہ اکٹر انڈیا انٹر بیا نئر بیا کیا کوئی اور کیا کہا کہ کیا کہا کہا کہ کوئی کیا کہا کہا کہ کوئی کیا کہا کیا کہا کہا کہا کہا کہ کیا کہا کہا کہ کوئی کیا کیا کوئی کیا کہا کوئی کیا کہا کہا کہا کہا کوئی کے کہا کہ کوئی کیا کوئی کیا کہا کہا کہا کہا کوئی کیا کہا کہا کہا کہا کہ کوئی کیا کیا کہا کہا کہا کیا کہا کہا کیا کہا کوئی کیا کہا کہا کہا کہا کہا

اربابِ اقتدار سے اس ریٹائرڈ بیوروکریٹ کی گہری قربت کی وجہ سے اسے ہمیشہ اچھی ہوستنگس ملیں جہاں ان کا قلم ادب و ثقافت کے موضوعات پر چلتا تھا، اس لیے، وہ اہلِ قلم تو ریٹائرمنٹ سے پہلے ہی تسلیم کیے جا چکے تھے۔ کہنے کی ضرورت نہیں کہ نہ تو ان کی تحریر میں کوئی جان ہوتی ہے اور نہ ہی ان میں دانش وری کے دواعی یائے جاتے ہیں۔

برکاری نوکری سے ریٹائر ہونے کے بعد بھی حکومت کی ۔ خواہ حکومت کسی بھی سیاسی جماعت یا مفادات کے تابع جمع ہوئے بھان متی کے کنبے کی ہو۔ پالیسیوں کے خلاف ہمارے اہلِ قلم اس وقت تک کچھنہیں بولتے جب تک انھیں کسی فائدے کی توقع باقی رہتی ہے۔ یہ اگر بھی ایس کچھ بولتے بھی ہیں جو حکومت پر کی جانے والی تنقید یا کسی ادارے کی تنقید کے ذیل میں آتا ہوتو ایسا کچھ بولتے بھی ہیں جو حکومت پر کی جانے والی تنقید یا کسی ادارے کی تنقید کے ذیل میں آتا ہوتو

اس کی وجہ میرکی آ واز نہیں بلکہ مفادات کے حصول کا طریقۂ واردات ہوتا ہے۔ ہندستان کے اہلِ قلم کی ممل بے میری صف اوّل اور دوسرے درجے کے لکھنے والوں میں بھی عام ہے۔ اردو میں تو قلم کی ممل بے میری صف اوّل اور دوسرے درجے کے لکھنے والوں میں بھی عام ہے۔ اردو میں تو سرکاری اداروں کے بارے میں حکومت کوکوئی معروضی راے دینے والا اہلِ قلم اب ہندستان میں مثال دینے کے لیے بھی شاید ہی ملے۔ ہندستان پرایک ہزار برس سے زیادہ کی غیر ملکی حکمرانی نے مثال دینے کے لیے بھی شاید ہی ملکی حکمرانی نے اقتد اراور اہلِ اقتدار کی خوشامد کو ہمارے خلقے کا جزولا یفک بنادیا ہے۔ ستر برس پہلے تک اردوکے ادیوں خصوصاً شاعروں کے لیے موجود سلطانی سر برسی نے سینکڑوں برسوں تک جس عمومی انفعالیت اورخوشامدانہ مزاح کو راہ دی تھی اور اردو اہلِ قلم میں اقتدار کے تئین جورغبت بیدا ہوگئی میں آتندار کے تئین جورغبت بیدا ہوگئی میں آتندار کے تئین جورغبت بیدا ہوگئی میں آتندار کے تعین جورغبت بیدا ہوگئی میں آزادی کے بعداس کے نہایت منفی اثرات کے شجیدہ مطالعے کی ضرورت ہے۔

ترقی پیند تحریک بھی اس سرپرستانہ وباسے نہ نے سکی۔ درباری سرپرستی کے طرز پرخود ترقی پیندادیب خصوصاً قیادت کا ہراول دستہ نہروکی نواز شات کا مرہونِ احسان رہا جس کا سلسلہ اندرا گاندھی کے انتقال تک جاری رہا اور شفقت کی ساحری نیز حکومت کی بے پایاں نواز شات نے ترقی پیندوں کو بھی کا نگریس کی معروضی تقیدسے بالعموم دور ہی رکھا۔

دنیا میں ایسے بہت سے بڑے لکھنے والے ہوئے ہیں جو کسی بھی سطی پرسیاسی تحریک میں شامل خہیں ہوئے مگر ان کی تحریر پین ظلم و جبر وت کے خلاف وجود میں آنے والی بہترین تحریروں میں شامل کی جاسکتی ہیں۔ ہندستان کے اہل قلم کا مجموعی مفاد پرستا نہ روتیہ افسوس ناک ہے اور اس عمومی صورتِ حال کی غمازی کرتا ہے جہاں ہر کا مسہولت کے مطابق ہوتا ہے۔ جس معاشرے میں لکھنے والے صرف اور صرف سہولت کے مطابق کا م کرتے ہوں اسے کسی بھی زاویے سے مہذب معاشرہ خبیں کہا جاسکتا اور وہاں دانش ورنام کی جنس جس قدر نقصان پہنچاسکتی ہے، اس کا ہم میں سے اکثر لوگوں کو کوئی اندازہ نہیں ہے۔ اس

اطهرفاروقي

### فكشن كى سچإئياں

(پهلاشميم نکهت يادگاري خطبه، لکهنئو، 4 اپريل 2017)

یہ میرے لئے بڑے اعزاز کی بات کی ہے کہ میں شمیم گاہت یادگاری خطبات کے سلسلے کا اولین خطبہ پیش کرنے کے لئے آپ کے سامنے حاضر ہوں۔ اعزاز سے زیادہ، یہ موقع میرے لئے مسرت کا ہوتا اگر مرحومہ ہمارے درمیان ہوئیں۔ شمیم گلہت چونکہ قابل ذکر افسانہ نگاراور فکشن کی معتبر قاری تھیں، اس لئے یہ خطبہ ایک طرح سے ان کی خدمت میں خراج عقیدت بھی کہا جاسکتا ہے۔ میں ان فکشن نگاروں کی خدمت میں مدیم تیر یک بھی پیش کرتا ہوں جنھیں آج شمیم کلہت یادگاری ایوارڈ سے مفتر کیا جائے گا۔ اقبال مجید، سید محد اشرف، ترنم ریاض، یہ ہمارے لئے قیمتی اور یہ تینوں فکشن نگار ہرطرح اس ایوارڈ کے حقد ارتھے۔

شمیم نکہت نے لمبی بیاری بڑی مضبوطی اور صلابت کردار کے ساتھ جھیلی۔ وہ غیر معمولی صلاحیت کی خاتون تھیں کین زندگی نے انھیں وہ کچھ کرنے کا موقع نہ دیا جس کے لئے لیافت اور صلاحیت خدانے ان کوود بعت کی تھی۔اکلوتی جوان بیٹی کاغم ،اور وہ بھی ایسے وقت جب بیٹی ایک اور جان کود نیا نے فانی میں لانے کی کشکش میں گرفتارتھی ،ایساغم نہیں جس سے کوئی بھی سلامت نکل آئے۔لیکن وہ اس حادثۂ فاجعہ کو جول توں کر کے سے گئیں ، دنیا کو کا نوں کا ن خبر نہ گئی :

سطح پہتازہ پھول ہیں کون سمجھ سکا بیراز آگ کدھر کدھر لگی شعلہ کہاں کہاں گیا بونیورٹی میں تدریسی سرگرمیاں، گھر گرہستی اور پھر شعاع فاطمہ میموریل ٹرسٹ کا قیام اور اس کی نگرانی، یہ مصروفیات ان کوزیادہ سے زیادہ مشغول تور بھتیں لیکن ادب کے لئے وقت ان کے پاس بہت کم بچتا تھا۔ یہی وجہ ہے کہان کی ادبی زندگی کی یادگارا فسانوں کا ایک مجموعہ، پی ایچ۔ ڈی کا تحقیقی مقالہ (مطبوعہ) اور چندمضامین اور بچوں کے لئے پچھتح ریوں سے زیادہ نہیں۔ لیکن جتنا بھی ہے، قیمتی اور یادرہ جانے والا ہے۔

ہادنہیںآ تا کشمیم نکہتاورشارب ردولوی سے میر بے ذاتی مراسم کپ شروع ہوئے۔شاید وہ ز مانہ رہا ہو جب میں دہلی میں برسر کارتھا، یعنی پیر بات سنہ ۱۹۸۵ کے پہلے کی ہےاور دہلی میں میری ملازمت کا یہ دوسرا اور طومل ترین دور تھا۔ یوں تو میرے مراسم ادبیوں اور ادب کے استادوں سے ہمیشہ رہے ہیں اور بفصلہ ہمیشہ شگفتہ اور دوستانہ رہے ہیں کیکن ان کے گھریر جانے اور گھریلوطرز کے ملنے ملانے کا سلسلہ سب کے ساتھ نہ تھا۔ شارب اورشیم ان چندمیاں بیوی میں تھےجن سے میںاور جمیلہ گھریلوتعلقات کےانداز میں ملتے تھے۔شمیم مکہت ان دنوں دہلی یو نیورسٹی میں تھیں، شارب جے۔این۔ یو۔ میں تھے۔ کتابی یا درسی سطح پر ہم میں کوئی بات مشترک نہ تھی۔ پھر یہ بھی کہ شارب ردولوی ترقی پیند تھے اورار دو تقیدیران کی مشہور کتاب میری نظرے گذری تھی ۔ اور مجھےاس کتاب میں اختلاف کے کئی پہلوبھی نظرآئے تھے۔اس کے باو جود ہم لوگوں میں آپسی سطح يرجمي كوئي اختلاف نہيں ہوا۔ آپسي اختلاف كيا،اد بي اعتبار سے اختلاف رائے كے بھي موقع نہیں آئے۔میر سے دلچیں ہم میں مشترک تھی اور ممکن ہے اس بنایر ہماری دوسی استوار تر ہوگئی ہو۔ شمیم کلہت اور شارب ر دولوی کے بارے میں من تو شدم تو من شدی والا روایتی مصرع تو بیشک بڑھا جاسکتا ہے۔لیکن بات اگرساجی تعلقات اورمہمان نوازی اورخلق وانکسار کی ہو،تو پہفرق واقعی مشکل ہوجاتا ہے کہان صفات میں کون بڑھ کرتھا؟ دونوں کو میں نے یکساں محبت کرنے والا، حِيولٌ برُّے کا لحاظ کرنے والالیکن اس لحاظ کو تکلف یاتصنع تک پہنچنے سے محفوظ رکھنے والا پایا۔ د تی چیوٹی تو شارب اور نکہت سے ملنا ملا نا بھی کم ہو گیا <sup>ا</sup>لیکن تعلقات میں گرم جوثنی ویسے ہی برقرار رہی۔ملازمت سے وظیفہ باب ہونے کے بعد سے میں الہ آباد میں رہ رہا ہوں۔بھی شارب سے اور کھی دونوں سے ملنا جلنا ہوجا تا یہ بھی وہ اللہ آباد آتے بھی میں لکھنؤ جا تا۔مرورایام اورفصل مکانی کا ہمارے تعلقات برکوئی اثر نہیں بڑا۔ جب شمیم نکہت کی سناونی سنی تو لگا کوئی میرا قریبی عزیز رخصت ہوگیا ہے۔

برادرم شارب ردولوی نے فون پر مجھے مرحومہ کی وصیت کے بارے میں بتایا کہ انھوں نے فکشن پرسالانہ خطبات کا منصوبہ بنایا تھا اور سالانہ فکشن ایوارڈ کی بھی تجویز ان کے سامنے تھی لیکن موت نے اضیں فرصت نددی۔ شارب صاحب چاہتے تھے کہ شیم کی وصیت پڑمل کیا جائے ،ایک سالانہ خطبے کا اہتمام ہو جو فکشن سے متعلق کسی موضوع پر اور ایک سالانہ فکشن ایوارڈ بھی دیا جائے۔
میں نے ان دونوں تجاویز پر صاد کیا۔ پھر شارب صاحب نے تھم دیا کہ سلسلۂ خطبات کا پہلا خطبہ میں ہی صاضر کر سکوں۔ شارب اور شمیم سے دلی ارادت و محبت کی بنا پر میں راضی ہوگیا، ہر چند کہ

اس وقت میں صحت اور فرصت دونوں کی کمی کا مارا ہوا تھا۔ بیان مرحومہ کا روحانی تصرف ہی سمجھئے کہ میں اس فر مائش کی پنجیل کر سکا۔

\*\*

میں مدت العمر فکشن کا قاری رہاہوں۔ مختلف زبانوں میں مختلف طرح کا فکشن کثیر تعداد میں پڑھ ڈالنے کے باوجود بیسوال مجھے ہمیشہ پریشان کرتارہاہے کہ وہ کیاصفت ہے جو کسی تحریر کو فکشن بناتی ہے؟ (یہاں فکشن سے میری اولین مراد ناول اور افسانہ ہیں۔ لیکن بیسوال دوسری طرح کے بیانیوں مثلاً داستان، قصہ، بچوں کے لئے بنائی ہوئی کہانی وغیرہ کے بھی بارے میں یوچھا جاسکتا ہے۔)

ظاہر ہے کہ پہلا جواب تو یہی ہے کہ فکشن کی بنا حقیقت پرنہیں ہوتی۔ حقیقت سے میری مرادوہ واقعات ہیں جو واقعی اور تینی طور پر پیش آ کیے ہیں۔ فکشن کو بہنی برحقیقت نہیں کہا جاتا ، کیوں کہاس میں جو واقعات بیان ہوتے ہیں ان کے بارے میں مصنف کا دعوی نینیں ہوتا کہ وہ حقیقی دنیا میں پیش آ کیے ہیں ، اور نہ ہی فکشن کا قاری پیش آ کیے ہیں ، اور نہ ہی فکشن کا قاری پیش آ کیے ہیں ، اور نہ ہی فکشن میں پر حقوں گاوہ سب کا سب کی ہوگا ، کینی اس میں جو کچھ بیان کیا جائے گاوہ واقعی اور حقیقی طور پر پیش آ چکا ہوگا۔
سب کا سب کی بہلی تعریف یہ ہوئی کہ وہ 'جھوٹ' ہوتا ہے ، یا سراسر جھوٹ نہیں تو جھوٹ پر بنی ضرور ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بعض تہذیبوں میں یہ مسئلہ اٹھایا گیا ہے کہ اگر فکشن جھوٹ ہے ، یا جوٹا ہے ، تو اس کا بنا نے والا جھوٹ بول رہا ہے۔ یعنی وہ ایک خاصے مگین اخلاقی گناہ کا مرکب ہوتا ہے ، تو اس کا بنا نے والا جھوٹ بول رہا ہے۔ یعنی وہ ایک خاصے مگین اخلاقی گناہ کا مرکب ہونا جا ہے کہ اور اگرانیا میکن نہ ہوتو کم سے کم اب جانا جا جینے اور معاشرے سے فکشن خوانی پر یا بندی عائد ہونی جا بیئے ۔ اور اگرانیا ممکن نہ ہوتو کم سے کم اب خان جا جینی نے افرانی پر یا بندی عائد ہونی جا بیئے ۔ اور اگرانیا ممکن نہ ہوتو کم سے کم اب خوان جا بیٹ کے اور اگرانیا میکن نہ ہوتو کم سے کم اب خوان جا بیٹ کے دور کین جا بیئے ۔ اور اگرانیا میکن نہ ہوتو کم سے کم اب خوان جا بیٹ کے دور کینا ہونی جا بیئے ۔

لیکن اس معاملے میں بہت سے الجھاوے ہیں۔ حقیقت یا سچائی کی نوعیت اور اس کے علمیاتی وجود پر جو بحثیں ہیں، انھیں تو الگ رکھئے ، لیکن میں وال پھر بھی باقی رہتا ہے کہ 'حقیقت پر بنی ہونا' سے کیا مراد ہے؟ بیتو ظاہر ہے کہ کوئی بھی فکشن ، خواہ وہ کتنا ہی حقیقت پر بنی کیوں نہ ہو، اس میں سارے کا سارا تو 'حقیقی 'نہیں ہوسکتا۔ مثلاً اور کچھ نہیں تو ایک حقیقی واقعہ یوں ہے کہ دو شخصوں کے مابین مکا لمہ ہوا تھا اور کوئی تیسرامو جو زنہیں تھا۔ اب اگر فکشن نگاراس مکا لمے کوا پے فکشن میں درج کرتا ہے تو وہ کیونکر دعو کی کرسکتا ہے کہ بید مکالمہ 'حقیقت' پر بنی ہے؟ اور اگر اس مکا لمے کو بیان کرنے والا ان دو میں ایک شخص ہے جو مکا لمے میں شریک تھے، تو یہ کس طرح ثابت ہو سکتا ہے کہ خود و شخص جھوٹ نہیں بول رہا ہے اور مکا لمے کے الفاظ کوٹھیک اسی طرح بیان کررہا ہے جس طرح

وه الفاظ اداكة گئے تھے؟

ایک دوسری مثال ایسے فکشن کی ہے ( یعنی افسانے اور ناول ) جس کے بارے میں مصنف دعویٰ کرتا ہے کہ یہ سپپا واقعہ ہے۔ تو پھر ایسی تحریکو فکشن کہنے کا جواز کیا ہے؟ ظاہر ہے کہ کوئی جواز نہیں۔ یاا گر ہے تو پھر ہمیں فکشن کی اس تعریف سے دست بردار ہونا پڑے گا جوہم نے او پر بیان کی تھی ۔ عند لیب شادانی نے ' بچی کہانیاں' کے نام سے ایک سلسلہ شروع کیا تھا جن کے بارے میں ان کا کہنا تھا کہ جو واقعات ان میں بیان ہوئے ہیں وہ بالکل سپچ ہیں۔ اور ان کا بیان کنندہ اکثر واحد مشکلم کے صبغے میں ہوتا تھا اور ہر بار پورے وثوق سے میہ کہا جاتا تھا کہ بیافسانے نہیں ، سپچ واقعات ہیں۔ لیکن نہ تو مصنف/ بیان کنندہ اور نہ پڑھنے والوں نے ان تحریروں کو افسانہ مانے واقعات ہیں۔ لیکن نہ تو مصنف/ بیان کنندہ اور نہ پڑھنے والوں نے ان تحریروں کو افسانہ مانے سے انکار کیا۔

خیال رہے کہ میں تاریخی فکشن کو اپنی بحث سے خارج رکھ رہا ہوں کیونکہ تاریخی فکشن بیشتر اضیں واقعات برہنی، یاان واقعات کے بارے میں ہوتا ہے جو پیش آچکے ہیں۔ فکشن نگاراس میں اپنی طرف سے نمک مرچ لگا کرا پنے فکشن، بلکہ بھی بھی اس کے بلاٹ کوبھی اپنے طور پر بیان کرتا ہے اور یہ دعویٰ نہیں کرتا کہ میں نے واقعا ت کو کسی قسم کی آمیزش کے بغیر لکھا ہے۔ لہذا تاریخی فکشن بھی ایک طرح کافکشن، یعنی جھوٹ ہی ہوتا ہے۔ لیکن یہ بات اپنی جگہ پر قائم رہتی ہے کہ کوئی فکشن سوفی صدی اضیں باتوں کوئییں بیان کرسکتا جو ہو چی ہیں اور جن کے لئے آزاداور غیر متعصب شواہد موجود ہیں۔ ایکن سے بات بھی بھی ہے کہ فکشن جھوٹ ہو یا بھی، یا دونوں کا امتزاج، لیکن اس میں کوئی چیز الی ہے۔ جس کی بنا پر یہ پڑھا جاتا ہے، سنا جاتا ہے (اب جا ہے کم سنا جاتا ہو، لیکن فکشن کا سننا اور سنا نا معدوم نہیں ہوا ہے )، اور لوگوں کومتا شرکر تا ہے۔

اس کا آیک جواب یہ ہوسکتا ہے کہ جھوٹ انسانی فطرت میں داخل ہے، لہذا فکشن ہماری فطرت کے عین مطابق ہے۔ یہ جواب بظاہر تو غیر سنجیدہ ہے، لیکن اس کے پیچھے ایک بہت بڑی حقیقت ہے، جس کی طرف ہزاروں برس پہلے ارسطونے اشارہ کیا تھا۔ ارسطوکا کہنا ہے کہ جب ہم کسی شخص کی تصویر د کیھتے ہیں تو ہمیں لطف آتا ہے اور ہم کہتے ہیں کہ واہ! اچھا، یہ فلال شخص کی تصویر ہے۔ تصویر تو ظاہر ہے کہ جھوٹ ہے، یعنی وہ ہزار خوبصورت، یا گئی ہی بوتی ہوئی تصویر کیوں نہ ہو، وہ ہم تصویر کے اس میں ہوئی تصویر کیوں نہ ہو، وہ ہم تصویر ہمارے لئے لطف کا سامان مہیا کرتی ہے۔ معلوم ہوا کہ ہماری فطرت کذب پسند ہے۔ معلوم ہوا کہ ہماری فطرت کذب پسند ہے۔ معلوم ہوا کہ ہماری فطرت کذب پسند ہے۔ معلوم ہوا کہ ہماری فطرت کا ہم ہے کہا گر ہم کہا گر ہم

فکشن کوجھوٹ ہی قرار دے لیں ،اور بیجھی دعویٰ کرڈ الیس کہ انسان جھوٹ کو پیند کرتا ہے، تو بھی بیہ تو ماننا ہی ہوگا کہ فکشن کسی خاص قتم کا جھوٹ ہوتا ہے اور وہی اسے غیر فکشنی جھوٹ سے ممتاز کرتا ہے۔ تو وہ خاص بات کیا ہے جوکسی متن کوفکشن بناتی ہے؟

ہمارے زمانے میں فکشن کے ایک اہم نظریہ ساز چرلڈ پرنس (Gerald Prince) کا کہنا ہے کہ ہم جبلی اور فطری طور پرفکشن اور غیر فکشن میں فرق کر لیتے ہیں۔ کوئی تحریبہمارے سامنے لایئے، ہم فوراً اور خود بدیمی طور پر پہچان لیس کے کہ بیفکشن ہے، یانہیں ہے۔ ملحوظ رہے کہ پرنس نے یہ بات Story یعنی کہانی کے بارے میں کہی تھی۔ لیکن Story کوئی الگ شے نہیں ہے، وہ بھی فکشن ہے اور ہم یہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ وہ تمام فکشن کی بنیاد ہے۔

اس جواب میں سب سے بڑی مشکل ہے ہے کہ اس کا انحصار تہذیبی اقدار پر ہے جو بہر حال اضافی اور مقامی ہیں اوراسی باعث اسے وجدانی عقل (Intuition) پر بینی نہیں کہہ سکتے۔ ہوسکتا ہے جو چیزمغربی تہذیب میں جبکی طور پر پہچانی جاسکتی ہو کہ بیکشن ہے، وہ کسی اور تہذیب کے لئے جبلی اور بدیمی طور پرفکشن نهمحسوں ہو۔ چلئے ہم فرض کر لیتے ہیں کہ پرنس کی تعریف وجدانی عقل (Intuition) کےخلاف نہیں ہے، بلکہ موافق ہے۔ پھر بھی سوال ہاقی رہتا ہے کہ ہم کیوں اور کس طریقے یا قریخ سے سی متن کے بارے میں بدیہی اور جبلی طور پر فیصلہ کردیتے ہیں کہ بیانشن ہے؟ ہم کہہ سکتے ہیں کہ فکشن اور کچے نہیں ہے، واقعات کا بیان ہے۔ یعنی یہاں زوروا قعے یرہے، جے ارسطو نے Action کہا تھا۔ فکشن میں کچھ ہور ہا ہوتا ہے،خواہ اسے تر تبیب زمانی کے لحاظ سے نه بہان کیا گیا ہولیکن پھر تاریخ،سوانح حیات،خودنوشت سوانح،ڈائری،وغیر ہ کوفکشن سےالگ یا مختلف کیونکر قرار دے سکتے ہیں؟ کسی تاریخی متن میں واقعات کا تجزیہ، ان کی بنایراصول سازی، اور وا قعات سے نتیجہ برآ مدکرنے کی کوشش، بیسب کچھ ہوسکتا ہے، لیکن پھر بھی تاریخ کوضر ورہے وہ ان واقعات کوصحت اور باریک بنی سے بیان کرے جن سے اس کا بیانیہ عبارت ہے۔ لینی تاریخ 'سچ' ہوتی ہے۔ایسی صورت میں اسے فکشن کا نام دینا بظاہر مشکل معلوم ہوتا ہے۔لیکن اس کے برعکس،اوکا چ(Lukacs) کا دعویٰ تھا کہ ماضی کی معروضی اور سی تصویریشی صرف تاریخی ناول ہی میں ممکن ہے۔لیکن وہ اس بات کوواضح نہیں کرتا کہ بہمعروضی اور سچی تصویریشی مثلاً سوانح حیات یا خودنوشت کے ذریع ممکن کیوں نہیں ہے؟ ارسطوبہت پہلے یہ بات ہمیں بتا چکا تھا کہ سی واقعے کو کتنی ہی صحت کے ساتھ کیوں نہ بیان کیا جائے الیکن ناظر یا مشاہد کا نظر بیاور نقطہ نظر Point of) (view) بہر حال ہر بیانیہ کومتاثر کرتا اور اس کی'صحت' کومشکوک کر دیتا ہے۔ ایسی صورت میں تاریخی ناول، پاکسی بھی فکشن کے بارے میں مکمل صحیح ہونے کا دعویٰ مخدوش ہی رہے گا۔

مجھے ہمیشہ ایسا لگتا رہا ہے کہ افسانہ اور ناول کے جدید نقادوں نے نئے بیانیوں کے سیاق وسباق میں جو دعوے فکشن کی 'سچائی' اور اس کے 'حقیقت (Truth) 'کا صورت کش ہونے کے بارے میں کئے ہیں، وہ مبالغہ آمیز ہیں۔ 'پورا بی 'سے کم کوئی چیز ہمارے نقادوں کو مطمئن کرنے میں کا میاب نہیں ہوتی۔ وہ فکشن سے 'پورا بی 'مانگتے ہیں اور بعض فکشن نگاروں کے بیہاں وہ 'پورا بی 'وکہ میں کا میاب ہاس کی ایک وجہ یہ ہوسکتی ہے کہ افلاطون سے فیض یافتہ ادبی تہذیب میں شاعری کے بارے میں ایسے کوئی دعوے نہیں کئے گئے تھے، اور کئے جا سکتے بھی نہیں میش کر میں ایسے کوئی دعوے نہیں کئے گئے اگر چہشاعری پورا بی نہیں بیش کر سکتا کیک فکشن کو شاعری پورا بی نہیں بیش کر سکتا کیک فکشن میں اور واقعیت کی ضدعینیت (Idealism) ہے۔

حقیقت نگاری کے تصور کی بنیاداس مفروضے پرتھی کہ معروضی حقیقت یا معروضی حقائق کہیں موجود ہیں، چاہے وہ پوری طرح ہمار ہے سامنے نہ ہوں۔ اوران معروضی حقائق کوا یمان داری اور سچائی کے ساتھ پیش کیا جاسکتا ہے، یا ان کی نمائندگی یا نقل ہوسکتی ہے۔ اور معروضی حقائق کو فکشن نگار کے خیل میں توڑا، کمڑے کمڑے کیا جاسکتا ہے، تا کہ انھیں کا غذ پر مرتبم کیا جاسکے۔ لوکاج جیسا حقیقت پرست بھی کہتا تھا کہ فکشن ہمیشہ اس خطرے میں ہے کہ وہ بھسل کر' تغزل یا ڈراما' کم ست ہوئا ہی صدود میں داخل ہوجائے، اور اس طرح حقیقت کو تگ اور محدود کرتے ہوئے اپنی سطح سے نیچ گر کرمحض تفریحی ادب کی سطح Sinking to the level of mere کی صدود میں داخل ہوجائے، اور اس طرح حقیقت کو تگ اور محدود کرتے ہوئے اپنی سطح سے نیچ گر کرمحض تفریحی ادب کی سطح entertainment literature) کہ خلاف مقاومت کے لئے ضروری ہے کہ ناول نگار شعوری طور پر، اور سلسل، دنیا کی شکست وریخت پذیر اور ناکمل حقیقت سمجھے اور ان سب باتوں کو بھی سامنے موجود رکھ جو باہر کی طرف اور ناکمل حقیقت کو اصل حقیقت سمجھے اور ان سب باتوں کو بھی سامنے موجود رکھ جو باہر کی طرف راہ دکھاتی اور دنیا کے حدود سے باہر لے جاتی ہیں'۔ اس کے الفاظ ہیں:

The danger can be resisted only by positing the fragile and incomplete nature of the world as ultimate reality by recognizing, consciously and consistently, everything that points outside and beyond the confines of the world.

فکشن کی واقعیت اور حقیقت کے بارے میں اس سے بڑا دعوی نہیں کیا جاسکتا۔لیکن ہم یہ بھی دیکھ سکتے ہیں کہ ہماری مشکست وریخت پذیر دنیا 'کی عکاسی (مکمل یا جزوی)ممکن ہی نہیں

ہے،اوراس وقت تو بالکل ممکن نہیں ہے جب فکشن نگاران باتوں کونظر انداز کر دے جو'د نیا کے حدود سے باہر لے جاتی ہیں۔' حدود سے باہر لے جاتی ہیں۔'

واقعیت پرستوں کے برخلاف، مجھے تو یہ نظر آتا ہے کہ روب گریئے -Robbe جیسے کم حقیقت نگار بھی اس بات پر قادر نہیں ہیں کہ وہ کسی بھی صورتِ حال کی مکمل حقیقت کو گرفت میں لاسکیں۔ وہ حدسے حدبس اتنا کر سکتے ہیں کہ سی صورتِ حال، یا حقیقت کا بیان کسی نقطہ نظر (point of view) سے کرسکیں۔ یعنی تمام ممکن نقطہ ہانے نظر کو گرفت میں لانا روب گریئے جیسوں کے بھی بس کا نہیں۔ روب گریئے اس بات کا منکر ہے کہ فکشن کے لئے ممکن ہوں کے بھی بس کا نہیں۔ روب گریئے اس بات کا منکر ہے کہ فکشن کے لئے ممکن ہوں کے بیا فکشن کو چاہیئے کہ وہ 'معنی پذیری کی کا ئنات' (universe of signification) خلق کرے، یا کوئی ایسی کا نئات بنائے جس سے معنی مستفاد ہو سکیس (کیوں کہ آخری درج میں معنی ہی حقیقت ہے)۔ روب گریئے کا تقاضا تھا کہ فکشن کو چاہیئے کہ وہ ایسی دنیا خلق کرے جو محوں اور (solid and immediate) ہو۔

مجھے روب گریئے کا دعویٰ اوراس کا تقاضا اچھا تو لگا، کیونکہ بیروا قعیت کے سطحی نظریئے پر ضرب لگا تا ہے۔لیکن میں بیبھی سوچنے پرمجبور ہوں کہ کیا کوئی دنیا معنی پذیری سے خالی ہوبھی سکتی ہے؟ روب گریئے کے بہت پہلے وین بوتھ (Wayne Booth) نے صاف صاف ثابت کر دیا تھا کہ انتہائی معروضی فکشن کے بیانیوں، مثلاً فلوئیر اور بالزاک جیسے بیانیہ نگاروں کے یہاں بھی' نقطہُ نظر' در ہی آتا ہے۔ارسطوکی بیان کر دہ حقیقت کا کوئی رداب تک نہیں ہوسکا ہے۔

کیکن' معنی پذیری کی کا ئنات' کا تصور مجھے معنی کے مسئلے کی طرف ضرور کے جاتا ہے اور میں یہ پوچھے پرخود کو مجبور پاتا ہوں کہ کیاروب گریئے' معنی پذیری کی کا ئنات' کا اس لئے انکاری ہے کہ وہ فکشن میں کسی خاص معنی یا نظر یے کی تلاش کا منکر ہے۔ لیکن کیاروب گریئے کے خیال کے خلاف کہیں ایسا تو نہیں کہ وہی متن فکشن ہے جس میں' معنی پذیری' ہو، یعنی جس میں ہم پچھ معنی تلاش کرسکیں اور حاصل کرسکیں ؟

بات تو بردی دکش ہے۔ لیکن ایسا تو نہیں کہ عنی کا وجود صرف فکشن میں ہوتا ہو۔ معنی تو ہر جگہ موجود ہے اور ہمارے فلفے میں صورت اور معنی کی تفریق اس بنا پرتھی کہ صورت وہ ہے جوسا منے نظر آتی ہے اور معنی وہ شے ہے جوصورت کی اصل ہے۔ لینی وہ شے جوصورت کوصورت بناتی ہے، وہ معنی ہے۔ لہذا معنی کوصرف فکشن تک محدود کرنا کوئی سود مند بات نہیں۔

یہ ہے کہ یہ دعویٰ تو ہرفن پارے، بلکہ ہرمتن کے لئے کیا جاسکتا ہے، اور کیا جاتا رہا ہے۔ معنی کے ایوان میں سب کے لئے الگ الگ گھر ہیں۔ اچھا، اب میں معنی کوصنف خن کی بحث سے جوڑ کر یہ کہتا ہوں کہ فکشن ایسی صنف خن ہے جس کی دسترس میں ایسے اور اس طرح کے معنی ہیں جن تک اور اصناف کی رسائی نہیں۔ ای این واٹ (lan Watt) کا دعویٰ تھا کہ ناول [فکشن] کی حقیقت نگاری زندگی کی رسائی نہیں۔ بلکہ اس طرز وطور میں ہے جس کو ہروے کا را اکر ہم حقیقت نگاری کرتے ہیں۔ لیکن واٹ نے بھی تسلیم کیا کہ اس کی بہتریف فرانسیسی حقیقت نگاری (French Realism) سے کچھ بہت مختلف نہیں۔ (ہم جانتے ہیں کہ فرانسیسی حقیقت نگاری کا دور دورہ مدت ہوئی ختم ہو چکا اور اب کوئی فکشن نگار نود کوفر انسیسی حقیقت نگاری سے منسلک تو کیا، متاثر بھی نہیں بتا تا۔)

اس اعتراض کورد کرنے کے لئے واٹ صاحب بیفر ماتے ہیں کہ جدید فلسفیانہ حقیقت نگاری دراصل فلنے کی تحریک حقیقت بہتی (Realism) پر بہنی ہے اور جدید فکشن کھتے چیس، معترضانہ، روایتی باتوں کا مخالف اور تغیر انگیز' (Realism) موجودہ صورت حال کا مخالف اور تغیر انگیز' و ایکن بات کیا بی ؟ اگر ہم اس بیان کو فکشن کی موجودہ صورت حال کے بارے میں ایک بیان، یعنی ایک جدید کھور پر قبول بھی کرلیں تو ہما را سوال و ہیں کا و ہیں رہتا ہے: وہ کیا چیز جو کسی تحریریا متن کو فکشن بناتی ہے؟

ریم چند کواحساس تھا کہ فکشن کے جدیداور معاصر تقاضے کیا ہیں۔ وہ اپنے ہرافسانے میں کوئی فلسفیانہ یا نفسیاتی نکتہ ضرور رکھتے تھے (کم سے کم خودان کا بیان یہی تھا)۔ ان کا قول تھا کہ کوئی واقعہ اس وقت تک افسانہ بیں کہا جاسکتا جب تک وہ کسی نفسیاتی حقیقت کو پیش نہ کرے۔ وہ خودداستان کی روایت کے ایک حد تک پروردہ تھے، کیکن انھوں نے داستان کو فکشن (ان کی زبان میں افسانہ) کا درجہ دینے سے انکار کیا۔ لیکن اس کا مطلب یہ ہوا کہ ان کی نظر میں (اورا کی حد تک ان کے بعد واٹ کی نظر میں ) داستان کہائی، قصہ، جانوروں کی کہانیاں وغیرہ، یہ سب افسانہ نہیں تھے۔ لیکن اس کا مطلب یہ ہے کہ ہم دنیا کے قیمی اوب کے بڑے جھے کوفکشن یا کہائی کے دائرے سے خارج کررہے ہیں۔ اس زمانے میں تو یہ بات شاید کی کوتبول نہ ہو۔

دراصل وہ پریم چندہوں یا واٹ، دونوں اپنی سادہ لوتی کے شکار ہیں۔وہ اس بات کونظر انداز کرگئے ہیں کہ کئتہ چیں،معتر ضانہ،روایتی باتوں کا مخالف اور تغیر انگیز' ہونا اپنے غیر قطعی اور پیسلواں دعوے ہیں جتنی کہ نفسیاتی حقیقت' اور فلسفیانہ حقیقت' جیسی اصطلاحات۔ ذراساغور وفکر اس بات کو بالکل واضح کردے گا۔اوریہ بات توہے ہی کہ مندرجہ بالاکوئی اصطلاح یا نکتہ ایسانہیں جوادب کی

مختلف اصناف کے لئے بکار نہ لا یا جا سکے۔ واٹ ہوں یا پریم چند، وہ یہ بات بھول جاتے ہیں کہ ہر بیانیہ اپنی سطح پر معنی خیز ہوتا ہے۔ زویتان ٹا ڈاراف (Tzvetan Todorov) نے عدہ بات کہی ہوجودہ ہے کہ ہر بیانیہ کلام (Discourse) ہے، صرف واقعات کا سلسلہ نہیں۔ ہم جانتے ہیں کہ موجودہ سیاق وسباق میں کلام یا Discourse سے مرادوہ اصول یا بیان یا تصور ہے جومرتب ہوتا ہے، معنی خیز ہوتا ہے اور ہم کومتاثر کرسکتا ہے۔ لہذا ایسانہیں ہے کہ کوئی بیانیہ مضل بیانیہ ہو (جیسا کہ جیرلڈ پرنس نے مگان کیا تھا)، ہر بیانیہ (لہذا ہرفکشن) استعاراتی اورا پی سطح کے نیچے، یا سطح پر ہی معنی رکھتا ہے۔ ہم دکھ سکتے ہیں کہ فکشن، یا افسانہ کی تعریف متعین کرنے میں ہم اب تک کئی طرح کے دوری، یعنی انسانہ کی تعریف ہو چکے ہیں۔ اس لئے آ ہے پھر سے شروع کریں۔ ایک مدت ہوئی جب میں نے فکشن کے افسانہ بین کی تعریف سے کی تھی کہ کوئی واقعہ اس وقت فکشن یا افسانہ بین کی تعریف سے کی تھی کہ کوئی واقعہ اس متن ملاحظہ ہو:

ایک درخت سے ایک پتا ٹوٹ کرگرااور نیچے بہتے ہوئے چشمے میں ڈوب گیا۔

یہاں دو واقعات بیان ہوئے ہیں ،کین کوئی واقعہ ایسانہیں جو ہماری انسانی حثیت میں ہمارے لئے دل چسپ ہو۔یا ان میں کوئی ایسی بات بظاہر نہیں ہے جو ہمارے انسانی سروکاروں کے لئے معنی خیز ہو۔کین اگر ہم بیفرض کریں کہ درخت سے مراد شجر حیات ہے ،اور درخت کے لئے معنی خیز ہو۔کین اگر ہم بیفرض کریں کہ درخت ہے اور پتے کا ٹوٹ کرگر نا اور پانی میں فیج جوندی بدرہی ہے وہ موت ہے جو ہر چیز کو بہالے جاتی ہے اور پتے کا ٹوٹ کرگر نا اور پانی میں غرق ہوجانا کسی زندگی کے ختم ہوجانے کے معنی رکھتا ہے، تو ہماری انسانی ہوشمندی ایک حد تک بیدار ہوتی ہے، لیکن اس حد تک نہیں کہ ہمیں ذاتی طور پر درخت ، یا گرتے ہوئے بیتے سے کوئی ہمدردی یا ان کے بارے میں پچھڑ دد ہوجائے ، یا ہم بیسوچ کر افسوس میں مبتلا ہوں کہ ہمارے ساتھ بھی ایسا ہوسکتا ہے۔

ان واقعات میں استعاراتی قوت تو ہے، کیکن بیقوت ہمیں انسانی سطح پرمتاثر کرنے کے لئے پوری طرح بروے کارنہیں۔ایسااس وقت ممکن تھا جب مثلاً درخت، پتے اور چشمے میں انسانی یا تمثیلی کر داروں کی بھی صفات کا مشاہدہ ممکن ہوتا۔

اب ایک اور مثال کیتے ہیں:

ا جیا نک بڑے زور کا طوفان اٹھا۔

یہا پی نوعیت کے اعتبار سے بہت پر قوت الیکن تجریدی اور ناانسانی (non-human) واقعہ ہے۔

اس کے بہت ہے معنی ہوسکتے ہیں، لیکن ان معنی (یا اس واقعے) کا کوئی انجام ہمیں نہیں بتایا گیا۔
اصولی طور پر یہاں معنی کی کثرت تو ہے، لیکن میمعنی ہمارے کام کے نہیں۔ اگر کوئی انجام ہوتا تو
شایدہم اس کی مدد ہے اس واقعے کوموقع دیتے کہ وہ ہماری ہوشمندی کومتاثر کرے۔ اس بات کو
یوں بھی کہہ سکتے ہیں جب ہم کوئی اقلیدی شکل مثلاً مثلث یا مربع، دیکھتے ہیں تو ہمیں بی تو
معلومات ہوتا ہے کہ فطرت، یا کا نئات میں الی شکلیں ہوتی ہیں اور ان کے ذریعہ بہت ہی باتیں
شابت ہوسکتی ہیں، وغیرہ لیکن میشکلیں ہمیں انسانی صورت حال کے بارے میں کوئی
شابت ہوسکتی ہیں، وغیرہ لیکن میشکلیں ہمیں انسانی یا انسانی صورت حال کے بارے میں کوئی

اب فرض محیحے ہمارا بیانیہ حسب ذیل ہے:

اجا نک بڑے زور کا طوفان اٹھااور چراغ بچھ گیا۔

یہاں کچراغ نے فوراً ایک انسانی صورت حال پیدا کردی ہے ، کیونکہ چراغ تو انسان ہی بناتے اور بکارلاتے ہیں۔لین انجھی یہاں کوئی الیی بات نہیں ہے جو کسی مخصوص یا عمومی انسانی صورتِ حال کو قائم کرے ، یا اس کی طرف اشارہ کرے ۔ لفظ کچراغ 'بہت ہی تج بدی اور استعاراتی باتوں ، یا امکانات کا حامل ضرور ہے ۔ اور یہ باتیں ہمیں ذہنی یا عقلی طور پر متاثر کرتی ہیں ، یا بامعنی معلوم ہوتی ہیں ۔ لیکن ہم ان باتوں میں انسان کی سطح پر داخل نہیں ہوتے ، کیوں کہ ابھی تک ہم کسی ایسے واقعے سے دو چار نہیں ہوئے ہیں جس میں کوئی انسانی پہلو ہو لیکن اگر یہ کہا جاتا:

"اچانک بڑے زور کا طوفان اٹھا اور چراغ بچھ گیا۔غریب طالب علم نے مجبوراً کتاب بند کردی اور اسے ایک طرف رکھ دیا۔

اب بہت ی با تیں سامنے آتی ہیں، یا مضمر ہیں لیکن ہم انھیں فوراً دکھ سکتے ہیں: چراغ یا طوفان میں کوئی استعاراتی معنی نہیں ہیں۔ کیک طالب علم ہے۔ وہ اتناغریب ہے کہ بحل تو کیا، لاٹٹین بھی اس کی استطاعت کے باہر ہے۔ جہاں وہ رہتا ہے وہ جگہ بھی بہت ترقی یا فتہ نہیں ہے۔ وہاں سڑک پرمٹی کے تیل کے چراغ والے تھم جہوتے ہیں، بجل کے تھم نہیں۔ طالب علم اس چراغ کی روشنی میں اپناسبتن یاد کرتا ہے یا امتحان کی تیاری کرتا ہے۔ طوفان نے سڑک کا چراغ بھاد یا تو طالب علم کا پڑھنا بند ہوگیا۔

میرے وضع کئے ہوئے بیانیے کا بیروپ گذشتہ دو بیا نیوں سے مختلف ہے۔اس میں الفاظ زیادہ ہیں معنی کے امکانات کم ہیں۔لیکن معنی کے امکانات کی کمی کوانسانی سروکاروں کے وفور نے ہمارے لئے زیادہ معنی خیز بنادیا ہے۔ یہاں مجھے غالب یاد آتے ہیں:

ہجوم سادہ لوجی پنیئر گوش حریفاں ہے ۔ وگر نہخواب میں مضمر ہیں افسانے کی تعبیریں ، غالب بہ ظام رفکشن کی تقید کا ایک نکتہ بیان کررہے ہیں،ایسا نکتہ جومیرےاس وقت کےاستدلال کے لئے مفیدمطلب ہے۔اوپر میں نے کہاتھا کہ فکشن میں معنی کی کثرت سے زیادہ اہمیت انسانی سروکاروں کی ہے۔غالب اس سے بڑھ کریہ کہتے ہوئے نظراً تے ہیں کہا گرچہا فسانوں (یاکسی بھی فَكُثُن ) كُوتْعِير كَي ضرورت ہے، كين لوگ يہنيں جانتے كه بم جوخواب و كيھتے ہيں ان ہى ميں ہارےافسانے کے معنی موجود ہیں۔خواب کیا ہے؟ تخیل کا کرشمہ ہے۔اس لئے تخیل کو کام میں لائیں تو ہم دیکھیں گے کہ جو بھی افسانے کسی نے (وہ کوئی شخص ہویااورکوئی ہستی ) گھڑے ہیں،وہ دراصل ہمارےخواب ہیں، یعنی خنیلی حقائق ہیں۔بالفاظ دیگر فکشن کی تعبیراس کی سطح پنہیں ہوتی، کہیں دور گہرائی میں ہوتی ہے۔میرا کہنا ہیہ ہے کہ گہرائی کی بیٹ انسانی سروکاروں اورانسانی دلچیپیوں کی سطے کے فکشن کوہم تب ہی سمجھ سکیں گے جب فکشن ہمیں بطورانسان این گرفت میں لیتا ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ نیرمسعود نے اسینے سارے افسانے نہیں تو بیش از بیش تعداد میں افسانے خواب میں دیکھے ہیں، یعنی پہلے تو افسانے کوخواب میں مجسم واقع ہوئے دیکھااور پھراسے حافظے کی تحویل سے باہر نکال کر کاغذیرا تارا۔ گویا افسانہ (اس کا ملفوظ پیکر) اور تعبیر (اس کا خیالی پیکر) ایک ساتھ ہی وجود میں آئے۔ میرا خیال ہے اس بات میں ہمارے لئے کچھ بصائر پوشیدہ ہیں۔ میں اپنے بارے میں کہ سکتا ہوں کہ میں نے اپناافسانہ ُلا ہور کا ایک واقعہُ بڑی حد تک خواب میں ، د یکھا تھا۔ یعنی خواب مکمل ہونے کے پہلے میری آئکو کھل گئ تھی۔ پھر میں نے بوراا فسانہ کھھااوراس میں اپنے خواب کی تعبیر بہاتھی کہ سارے افسانے سیجے ہوتے ہیں۔'بالکل اسی طرح ،جس طرح سارے خواب سیچے ہوتے ہیں جب تک ہم انھیں عالم خواب (یا عالم واقعہ) میں دیکھتے رہتے ہیں۔ یہ کوئیا تفاق نہیں ہے کہ ہماری زبان میں ُواقعہٰ کے ایک معنیٰ خوابُ بھی ہیں۔

میرا کہنا ہے کہ فکشن نگارہم سے تقاضا کرتا ہے، بلکہ ہمیں مجبور کرتا ہے کہ جووا قعہ وہ بیان کر رہا ہے تم اسے پچ سمجھو، چاہے وہ بچ ان معنی میں نہ ہوجن معنی میں کوئی آئھوں دیکھا حال پچ ہوتا ہے، لیکن میر نے فشن کی سچائی تمھارے لئے فوری اور حقیقی ہے، گویا تم خواب و کیور ہے ہو۔ فرق بیہ ہو خواب سے بیدار ہونے پر شایدتم خود کو سمجھا لوکہ وہ سب فرضی اور غیر حقیقی تھا، کیکن جب تک خواب جاری ہے، میرافکشن تمھارے شعور اور احساس میں جاری ہے۔ لیکن ظاہر ہے کہ ایسافکشن وہی ہوسکتا ہے جوہمیں انسانی سطح پر برا محیحتہ کرے۔ اور ایسے فکشن کا پہند یدہ یا نا پہند یدہ ہونا اس کی فنی قوت براثر انداز نہیں ہوسکتا۔

مثال کے طور پر، میں را جندر سکھ بیدی کو اردو کے سب سے بڑے افسانہ نگاروں اور اعلیٰ ترین درجے کے افسانہ نگاروں میں گنتا ہوں ایکن جھے ان کے وہ افسانے سخت نا پہند ہیں جن میں وہ اس عورت کو آئیڈیل قرار دیتے نظر آتے ہیں جو دکھا ٹھاتی ہے، سرال کی سختیاں ہی ہے، بچوں پر بچے بیدا کرتی ہے اور ہر طرح شوہر کی محکوم رہتی ہے۔ اس حد تک محکوم کہ وہ شوہر کی مارہی کواس کی محبت کی دلیل بچھتی ہے۔ میری مراو ُلا جونی'، گربین'، آپ وکھ جھے دے دو'جیسے افسانوں ہی سے نہیں بلکہ' محقن' اور' ببل' جیسے افسانوں سے بھی ہے۔ مجھے یہ افسانے نا قابل برداشت حد تک نا پہند ہیں۔ بیدی صاحب ان افسانوں میں اس عورت کو آ درش کے روپ میں پیش کررہے ہیں یا بیا کہ وہ اپنی مظلوم اور بے چارہ ہی نہیں، بلکہ وہ اپنی مظلومی اور بے چارگی کو زندگی کا آ درش اور عورت کا فریضہ قرار دے کر نہ صرف قبول کرتی ہے۔ بلکہ اس میں ایک طرح لطف اور فخر محسوں کرتی ہے۔

ییسب درست، کین میں مندرجہ بالا افسانوں میں سے اکثر کواردو فکشن کے شاہ کاروں میں شارکرتا ہوں۔ یعنی فنی اعتبار سے ان میں سے کئی افسانے ، خاص کر'لا جونتی'اور'ببل'انتہائی بلند افسانے ہیں۔ لیکن میں ان سے نفرت بھی کرتا ہوں کیونکہ ان میں عورت کا جوتصور پیش کیا گیا ہے وہ غیر منصفانہ، مرد کے نظام اقدار (value system) کی طرف جھکا ہوااور استحصالی ہے۔ تو پھر ایسا کیوں ہو سکا ہے؟ اس کئے کہ فکشن میں جو واقعہ بیان ہوتا ہے ہم اسے سچا قرار دیتے ہیں اور اسے میشہ کے کئے موجود سجھتے ہیں۔

شاعری کا معاملہ مختلف ہے۔ ایک تو اس لئے کہ ہماری شاعری میں کوئی بیان کنندہ نہیں ہوتا۔ لہٰذا شاعری میں اس سے کوئی فرق نہیں بڑتا کہ ہم بیان کنندہ/شاعر کے (شعوری یا غیر شعوری طور پراختیار کئے ہوئے ) نظریات سے تنفق ہوں یا نہ ہوں۔

تواس مسئلے پر دوبارغور کریں کہ کوئی متن انسانہ یا فکشن کب بنتا ہے۔ میراخیال ہے یہ بات
ایک حد تک صاف ہو چکی ہوگی کہ فکشن انسانی صنف تخن ہے، انسان اس میں مرکزی حثیت رکھتا
ہے۔ اور انسان ہمیشہ 'انجام'، یا آج کی زبان میں Closure چاہتا ہے۔ وہ چاہتا ہے کہ جو بھی
واقعہ ہو، وہ اپنے فطری انجام تک پہنچے۔ اور اگر حقیقی معنی میں فطری انجام ممکن نہ ہوتو پھر ایسا انجام
ہو جو فطری محسوں ہو، کہ اب اس کے بعد پچھ بتانے کی ضرورت نہیں۔ انجام فطری محسوں ہو، اور
فکشن ہماری انسانی حیثیت کو انگیز کرے، یہ کافی ہے۔ پریم چند اور ای این واٹ اور لوکا چی کے
خیالات جو میں نے اور نقل کئے، ان کا سب سے بڑا نقصان یہ ہے کہ فکشن نگار اور قاری دونوں کو

فکشن کے پیغام' اور'مقصد' سے سروکارزیادہ ہوجاتا ہے،خودفکشن یا کہانی سے کم ۔ میرا کہنا ہے کہ فکشن واقعات کی ترتیب کا نام ہے،اور ترتیب اس طرح ہوجس میں انسانی سروکارنمایاں ہوں۔ فکشن ہمیں سوچنے کی ترغیب دیتا ہے، یہ ہماری طرف سے فیصلے نہیں کرتا، بلکہ ہماری ہمت افزائی کرتا ہے، یا یول کہیں کہ ہم سے نقاضا کرتا ہے کہ ہم اپنے فیصلے خود کریں۔

فکشن میں بیان کئے ہوئے واقعات ہمارے لئے کسی بھی سلسکہ واقعات ،کسی بھی بیانیہ کی طرح ہوتے ہیں۔ہمیں اس بات سے فوری غرض نہیں ہوتی کہ وہ واقعات 'حقیق' ہیں ،یا' قوانین فدرت' کے خلاف ہیں۔فکشن وہ شے ہے جسے ہم بیک وقت' حقیق' اور' غیر حقیق' سمجھ کر برتے ہیں۔ہم جتنی قوت سے اس بات کا شعور رکھیں گے کہ جو ہور ہا ہے وہ حقیق نہیں ہے اور ہے بھی ، ہمارے کئے فکشن کی قرائت آئی ہی کا میاب اور اطمینان بخش ہوگی۔

اب ذرااس بات کواور بار کی سے دیمیں۔اخباروں میں اور ٹی وی پہم آئے دن قل و عارت،اغوا، بچوں کے خلاف ظالمانہ وارواتوں کے بارے میں پڑھتے اور سنتے رہتے ہیں۔ ہمیں میخبریں بہت ثاق گذرتی ہیں اور مجم کے لئے ہمارے دل میں گھن اور نفرت پیدا کرتی ہیں۔لیکن اہم بات یہ ہے ہم نے جوخرشی، وہ پہلے ہی واقع ہوچی ہے۔اب وہ ماضی میں ہے، ہماراکوئی قابو،کوئی اختیار،اس پرنہیں۔جوہوگیا ہے وہ ہوگیا ہے،اب وہ منسوخ نہیں ہوسکتا۔یعنی ہم اسے ان ہوا نہیں کرسکتے ہمیں گھبراہٹ، تشویش، تجس اور پریشانی نہیں ہوتی۔لیکن جب ہما ایسے ہی کسی واقع کا حال فکشن میں پڑھتے ہیں تو ہمارے دل کی دھڑکن تیز ہوجاتی ہیں،سانسیں نا برابر ہونے لگتی ہیں، نوف اور تشویش ہمارے او پر حاوی ہونے گئی ہے۔یا اللہ،اب کیا ہوگا؟ کاش کہ بیاڑی برے لوگوں کے دھوکے یاظلم کا شکار نہ بن سکے،کاش ظالم مجرموں کے ہاتھوں اس کا اغوا نہ ہو،کاش کہ بیار کو ہو کی ہونہ کی ماں اسے بلکتا چھوڑ کر لقمہ اجل نہ بن جائے۔کاش کہ گاؤں یا محل ایواری کوٹورشی کرنے سے لوگوں پرظلم و تعدی کا بازار نہ گرم ہو یائے۔وغیرہ۔جب ہم فلو بیئر کا ناول کا دام بوواری کوٹورشی کرنے سے بیاں، تو ہم دل میں کہتے ہیں کہ کاش میا احساس جرم ہمیں شرمندہ کرتا ہے کہ ہم مادام بوواری کوٹورشی کرنے سے بیا جا سکتا۔ہمارے دل میں ایک بے نام سااحساس جرم ہمیں شرمندہ کرتا ہے کہ ہم مادام بوواری کے لئے فار اسائی کوٹورشی کرنے سے نہ دوک سکے۔کاش کہ ناول نگار (یعنی مادام بوداری کے لئے فاریا بیا کار بینیا کوٹورکشی کرنے سے نہ دوک سکے۔کاش کہ ناول نگار ایمی مادام ایسانیہ ہوتا۔

یدائی وجہ سے تو ہے کہ ہم خوب جانتے ہیں کہ آتش میں جو واقع ہوتا ہے وہ کہ اس فکشن ہے،اس کی اصل کی خیبیں لیکن ہم یہ بھی جانتے ہیں کہ جو ہوا ہے یا ہور ہا ہے وہ ہمارے لئے حقیقی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہم فکشن کا خلاصہ ہمیشہ ز مانئہ حال میں بیان کرتے ہیں۔اخباریا ٹی وی نے وہ بتادیا جو ہو چکا ہے،کین فلشن ہمیں بتا تا ہے کہ ہم جوآپ کو بتارہے ہیں وہ آپ کےسامنے ہور ہاہے۔آپ کسی خبر کے قاری یا تماش بین نہیں،خوداس خبر کا حصہ ہیں۔ہم پنہیں کہتے کہ ایناایک دولت مندخاندان کی نوعمرلڑ کی تھی اور وہ ایک بڑے رئیس کو بیاہی گئی تھی۔وہ رئیس عمر میں اس سے بڑا تھا۔ہم کہتے ہیں ایناایک دولت مندخاندان کی نوعمرلز کی ہےاوروہ ایک بڑے رئیس کو بیابی ہے، وہ رئیس عمر میں اس سے بڑا ہے۔ بیصورت ِحال ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گی۔ ہم، یا ہمارے بعد آنے والا کوئی بھی شخص، جواس ناول کو بڑھےگا ، بہصورت حال اس کے لئے ولیبی فوری اور زندہ ہوگی جیسی ہمارے لئے ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ شارل بوواری کچھاحمق سا، گنوار، کم رو،اوراینی بیوی پرغیر ضروری حد تک بحروسا کرنے والا تحض ہے اور اس کی بیوی بڑی طرح دار ہے ۔ شاید یہی مناسب ہے کہ مادام بوواری اس کی پیٹیر بیچھے دونبروں سے عشق لڑائے لیکن لیکن پھربھی کاش ایبانہ ہوا ہوتا ۔ فکشن ' نگارنے جوغیر حقیقی لیکن حقیقی زندگی ہمارے سامنے پیش کی ہے وہ امکانات سے پر ہے اور ہمیشہ رہے گی ۔ فکشن نگار کے لئے ممکن تھا کہ وہ دونوں ہیروئنوں کے لئے پچھ مختلف انجام وضع کرتا۔ یقیناً فکشن نگار شدت سے انکار کرے گا اور کیے گا کہ جو واقعات میں نے بیان کئے ہیں اور كرداروں كوجس طرح بيش كيا ہے اس كى منطق يہي تھى جوميں نے اختيار كى ليكن ہم جانتے ہيں کہ فکشن نگار کچھ بھی کیے، فکشن اپنی جگہ پر کچھاور بھی کرسکتا ہے۔آخر کیا وجہ ہے کہ دستہ نفسکی (Dostoevsky) نے ایک بار جھنجھلا کرقلم رکھ دیا کہ میں اس کر دار سے بہت ناراض ہوں۔ میں اسے کچھ بنانا حابہ تا ہوں اور یہ کچھ ہی بن بیٹھتا ہے۔

ماریو وارگاس لیوسا(Mario Vargas Llosa) کے ناول The Bad Girl کوہم ایک طرح سے مادام بوواری کی طرز پر بنایا ہوا کہہ سکتے ہیں۔ یہ بری لڑی ، جو بھی کوئی نام رکھ لتی ہے اور جھی کوئی اور نام، اسے دولت اور طاقت سے عشق ہے اور وہ مادام بوواری سے زیادہ نفیس اور متعمدن ہے۔ وہ مادام بوواری سے کہیں زیادہ بے وفااور بے رحمتم کی عورت ہے۔ اخلا قیات اسے چھو بھی نہیں گئی ہے۔ ایما بوواری کے ملکی یعنی Provincial مزاج کے برخلاف اس کا مزاج بین الاقوامی ہے۔ دناول جیسے جیسے آگے بڑھتا ہے، ہم تردد میں پڑتے جاتے ہیں: آخر یہ کیا ہورہا ہے؟ اس کا انجام کیا اور کہاں ہوگا؟ ہم جانے ہیں کہ اس کا انجام اگر خراب اور تکلیف دہ ہوگا تو ہمیں افسوس ہوگا، اور بیافسوس ہری لڑکی پر اتنا نہ ہوگا جتنا خودا ہے او پر ہوگا۔ وہ پھیلا ہے اس طرح کا کا ہے کویاں خراب، ہم میرکی زبان میں پوچھتے ہیں۔

بالآخروہ بری لڑی اپنے اولین، وفا دار اور صابر عاشق کے پاس لوٹ جاتی ہے۔ اس کاحسن اور صحت دونوں تباہ ہو چکے ہیں۔ لیکن اس کا چونچال بن اور مزاج کی تیزی سب پہلے ہی جیسی ہیں۔ بشکل ایک مہینے کے بعدوہ مرجاتی ہے۔ لیکن ہمیں اب اس پرافسوں نہیں ہوتا، بلکہ اس کے عاشق صادق پر ہوتا ہے۔ اسے ساری زندگی ناکامی اور مابوی ہی ہاتھ گئی ہے۔ اور وہ کسی اخبار میں خبر نہیں ہے، بلکہ انسان ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ قلشن نگار واقعات اور کر داروں کے ساتھ طرح کی ہیرا پھیریاں کرتا ہے تاکہ فلشن منطقی انجام تک بہنے سکے۔ لیکن ہم یہ بھی جانتے ہیں کہ یہ خود فکشن ہے جو ہمارے ساتھ ہیرا پھیری کرتا رہتا ہے۔ اور یہی اس کی سچائیوں کا سب سے بڑا حصہ ہے۔ یہ ہیرا پھیری ہی تو ہے کہ ایک ہی طرح کی دولڑ کیاں ہیں، لیکن وہ ایک ہی طرح کی نہیں ہوتا۔

بعض لوگ کہتے ہیں کہ بابوگو پی ناتھ یا 'سوگندھی جیسے افسانے منٹوہی لکھ سکتے تھے۔ یہ بات صحیح بھی ہے اور غلط بھی صحیح اس لئے کہ منٹوکا افسانہ انسان اور انسانوں کے بارے میں ہوتا تھا، نصورات اور عقائد کے بارے میں نہیں ۔لیکن میہ بات غلط اس لئے ہے کہ کوئی بھی فکشن نگار، جودنیا کی نیرنگیوں کو مدنظر رکھتا ہے اسے بابوگو پی ناتھ یا سوگندھی جیسے لوگ نظر ہی آ جا میں گے ۔اورفکشن کی سچائی اسی بات میں ہے کہ فلو بیئر اور وارگاس لیوسا جیسے مختلف العہدا ورمختلف المراج فکشن نگار ایک ہی طرح کا کر دار بنا سکے۔

ٹاڈاراف نے لکھا ہے کہ ہرفکشن کے لئے دو خص لازی ہوتے ہیں: فکشن نویس یا بیان کندہ،اورفکشن کو حاصل کرنے والا، یعنی سامع یا قاری۔وہ کہتا ہے کہ ہرفکشن کے لئے یہ دوشریک لازی ہیں۔لیکن میہ بات واستان یا زبانی بیانیہ پر زیادہ صادق آتی ہے، ناول یا افسانے پر کم۔باختن نے صحیح کہا ہے کہ ناول نگار سے زیادہ کوئی آدمی تنہانہیں،اسے کھے نہیں معلوم کہ میرا بیانیہ کون پڑھے گا،کس جگہ پڑھے گا اور میرے پڑھنے والے کتنے لوگ ہوں بیانیہ کو برفلاف، زبانی بیانیہ کا ہدف (لیعنی اس کا سامع) بیان کنندہ کے سامنے ہوتا ہے۔اور ہے۔ یہاں سے دوسرانکتہ یہ نکتا ہے کہ زبانی بیان کنندہ کواپنے سامع کا پورالحاظ رکھنا ہوتا ہے۔اور ہوں وہ اپنے بیانیہ کے ساتھ کوئی ہیر پھیر کا سلوک نہیں کرسکتا اس کا سامع جس سے متفق نہ ہو۔وہ نہ توا پنے بیانیہ کے ساتھ کوئی ہیر پھیر کا سلوک کرسکتا ہے اور نہ ہی اس کا بیانیہ اپنے بیان کنندہ کے ساتھ کوئی ہیر پھیر کا سلوک کرسکتا ہے اور نہ ہی اس کا بیانیہ اپنے بیان کنندہ کے ساتھ کوئی ہیر پھیر کا سلوک کرسکتا ہے اور نہ ہی اس کا بیانیہ اپنے بیان

ز بانی بیان میں بیانیہ اور بیان کنندہ دونوں برابر کے شریک ہوتے ہیں۔ لیکن فکشن ( یعنی

ناول اورا فسانہ) ایک حد تک اپنی بیان کنندہ سے آزاد ہوتے ہیں۔ دستُ نفسکی (Dostoevsky) کی مثال میں او پرنقل کر چکا ہوں کہ وہ اپنی ایک کر دار سے خفا ہو گیا تھا کیونکہ اس کر دار نے کچھ اپنی ہی زندگی حاصل کر لی تھی۔ ایسا بھی ہوا ہے کہ کسی افسانے کوخود مصنف نے ، یا کسی اور نے دوبارہ لکھا تو نیاروپ گذشتہ روپ سے کم یا بیش مختلف نکا۔

فکشن نگاری حیثیت سے میراا پنا تجربہ بھی یہی ہے کہ میں اپنے کر داریا وقو عے کو جیسا بنانا چاہتا ہوں ، ہمیشہ ویسا بنما نہیں ہے۔میر سے سامع بھی نہیں ہے جس کے دباؤ کے تحت میں کر دارا ور وقع کو آزاد نہ ہونے دوں۔اس طرح کچھ متضادی صورت حال بنتی ہے، کہ میں اپنے فکشن کا خالق ہوں بھی اور نہیں بھی ہوں۔اس کئے مجھے اس بات یرکوئی حیرت نہیں ہے کہ فلوئیر نے کہا:

''میں ایسی کتاب ککھنا چاہتا ہوں جو کسی شے کے بارے میں نہ ہو، ایسی کتاب جو صرف اسلوب کی اندرونی قوت کے بل ہوتے پر قائم ہو، جس طرح ہماری زمین کسی سہارے کے بغیر ہوا میں خود کو قائم رکھتی ہے۔ میں ایسی کتاب کھنا چاہتا ہوں جو کسی موضوع پر نہ ہو، یا کم سے کم ایسا ہو کہ اس کا موضوع دکھائی نہ دے…میرا خیال ہے کہ فن کامنتقبل انھیں را ہوں میں ہے''۔

ظاہر ہے کہ جب کوئی موضوع ہی نہ ہوگا ،صرف اسلوب ہوگا ، تو پھرفکشن اپنے بنانے والے کے ساتھ کوئی گڑ بڑ ،کوئی ہیرا پھیری نہ کر سکے گا ۔لیکن یہ بھی ظاہر ہے کہ فکشن کے غیر مرئی د باؤسے آزاد ہونے کی کوشش بھی کامیاب نہ ہوسکی ۔جیمس جوائس (James Joyce) اور سیموکل بیکیٹ نہ ہوسکی ۔جیمس جوائس (Samuel Beckett) اور پچھ دوسروں نے بے انتہا کوشش کر لی ،کین فلو بئیر کی پیشین گوئی پوری نہ ہوسکی ۔فکشن کسی نہ کسی طور سے اینے خالق سے آزاد ہی رہا۔

اس طرح فکشن کی سچائیاں کم سے کم تین ہیں: ایک تو پیکہ ہم پیخوب جانتے اور اچھی طرح لوجھتے ہیں کہ جو پچھ ہم پڑھ رہے ہیں میمض فرضی ہے، لیکن پھر بھی ہم اس کے ساتھ معاملہ یوں کرتے ہیں کہ جو بچھ ہوں ہاہے ہم اس کے تماشین ہی نہیں ،ہم اس میں شریک بھی ہیں۔ دوسری سچائی ہیہ ہے کہ فکشن میں جو پچھ بیان ہوتا ہے وہ ہمارے لئے ماضی نہیں ،بلکہ ایک طرح کا استمراری حال ہے ،کیونکہ ہم جب بھی فکشن کو پڑھتے ہیں ، پہلی باریا باربار ، وہ ہمارے لئے زمانۂ حال ہی میں ہوتا ہے۔ تیسری سچائی ہے ہے کہ فکشن نگار کسی نہیں معنی میں اپنی عقل اور منطقی شعور کا نہیں ، بلکہ فکشن کی اندرونی منطق کا یا بند ہوتا ہے۔

## مجموعه خيال

### صديق الرحمٰن قدوا ئي

- پوفیسر صدیق الرحمٰن قد وائی عہدِ حاضر کے متاز استاد اور دانش ور

  ہیں۔ یہ کتاب اُن کے مختلف اوقات میں تحریر کئے گئے مضامین کا مجموعہ

  ہے۔اس کتاب میں اپنے عہد کی اُن نامورعلمی واد بی شخصیتوں کے بارے

  میں قد وائی صاحب نے اپنے خیالات اور تاثر ات قلم بند کیے ہیں جخوں

  میں قد وائی صاحب نے اپنے خیالات اور تاثر ات قلم کی ۔ جن شخصیتوں

  کو احاطہ تحریر میں لایا گیا ہے اُن کے اسماے گرامی ہیں: شفیق الرحمٰن قد وائی
  صاحب، ڈاکٹر ذاکر حسین صاحب، شفیع الدین بیّر صاحب، پروفیسر محمد

  مجیب، رشید حسن خال صاحب، پروفیسر شار احمد فاروقی، ڈاکٹر محمد حسن، ڈاکٹر

  مجیب، رشید حسن خال صاحب، پروفیسر شار احمد فاروقی، ڈاکٹر محمد حسن، ڈاکٹر

  اور مجتبی حسین صاحب سے وغیرہ۔
- پروفیسر صدیق الرحمٰن قد دائی نے انہائی سہل، سلیس اور رواں دواں
   زبان کا استعال کیا ہے جس سے اُن کی تحریر میں جاذبیت اور دل چیپی پیدا
   ہوگئی ہے۔

ضخامت:168 صفحات --- قیمت:200 روپے

#### آ نندنرائن مُلآ

مُلّا صاحب کی زندگی تقریباً پوری بیسویں صدی پر پھیلی ہوئی ہے۔ وہ29 اکتوبر 1901 کو پیدا ہوئے تھے۔اُن کی آنکھیں 13 جون 1997 کو ہمیشہ کے لیے بند ہوئیں۔اس طرح اینی زندگی کے ستانوے (97) برس ، ملاً صاحب نے بالعموم انتہائی سرگرمی اورانہاک کے ساتھ گزارے۔ایک متازکشمیری برہمن گھرانے میں اُن کی پیدائش، پھر گڑا جمنی تہذیب کے سب سے بڑے مرکز لکھنؤ میں اُن کی زندگی کے ابتدائی ادوار، اسی کے ساتھ ساتھ قومی اور اجتماعی زندگی کےمعاملات سے اُن کا براہِ راست سروکا راور د تی کے سیاسی ، کاروباری اور طرح طرح کے مسکوں سے گھرے ہوئے ماحول میں اُن کی پیشہ ورانہ زندگی کا آخری دور —ان سب سے مل کر جونقشہ بنآ ہے، بہت رنگارنگ اور دل چسپ ہے۔ لکھنو کا ادبی اور ثقافتی منظرنامه ملاً صاحب کے زمانے میں بہت بارونق تھا۔ صفّی ، ثاقب ،عزّیز ، یگانہ سے لے کر جوشّ ۔ اور مجاز کے دورتک وہاں چہل پہل بہت تھی۔شعروشاعری کی طرف ملاّ صاحب کا ماکل ہوناان کی انفرادی تخلیقی سرگرمی کے ساتھ ساتھ ایک وسیع تر تہذیبی سرگرمی میں ان کی شمولیت کا پیا بھی دیتا ہے۔''جوئے شیر'' (اشاعت 1949) کے دیبا ہے میں پروفیسرآل احد سرور کا یہ بیان کہ " آندنرائن ملا کی شاعری نے کھنو کی آواز ہے۔ یہ نیا کھنو پرانے کھنو سے بھی متاثر ہوا ہے، مگربیسویں صدی کی روح کا اثر اس نے زیادہ قبول کیا ہے'' ہمارے ذہن کوایک خاص راستے پرلگا دیتا ہے۔ بیراستہ ہے نئی اور پرانی ادبی اور تہذیبی روایات کے مابین مکا لمے اور آ ویزش کا۔ سرورصاحب نے اپنے صلح پیندا نہ انداز میں اس صورت ِ حال کی نشان دہی یوں کی ہے کہ:'' لکھنو کی پرانی شاعری فن کی پرستارتھی، یہنی شاعری جذبات کے اظہار پرزور دیتی ہے گراس ہے گرفن کی روایات کونظرا نداز نہیں کرتی۔ لکھنو کی پرانی شاعری وزن و وقار رکھتی ہے مگراس میں جذبے کی تقرتھراہٹ اوراحساس کی تازگی کم ہے۔اس نئی شاعری نے بیسویں صدی کی زندگی سے نیااحساس لیا ہے اورفن کوایک نئی زندگی عطاکی ہے۔''وغیرہ وغیرہ و

اس گفتگو سے خاصے بہم مسئلے پیدا ہوتے ہیں۔ان پر قطعیت کے ساتھ کوئی تھم نہیں لگایا جاسکتا۔ پھر ہمارے چاروں طرف تو آج بھی ایک ایساما حول اور معاشرہ پھیلا ہوا ہے جس میں نئے پرانے ، کئی زمانے ایک ساتھ سانس لیتے ہیں۔ جس بہتی کی خاک سے ملا صاحب کی شاعری اور تہذیبی و تخلیق حسیت کا خمیر اُٹھا وہ ماضی اور حال کے دورا ہے پر ٹھنگنے کے بجا ہے دونوں کی طرف ایک ساتھ د کھر ہی تھی۔ معیاری شعرائے کھنوکو (صفی ، ٹاقب ، عزیز) کے ساتھ ساتھ وہاں میر زایگانہ بھی اپناسا شعر کہدر ہے تھے۔اس ماحول میں جوش صاحب کی گھن گری بھی سائی دیتی تھی اور ایک نئے طرز احساس کی سرگوشی بھی۔ پرانے ادب اور افکار کے ساتھ سائی دیتی تھی اور ایک نئے طرز احساس کی سرگوشی بھی۔ پرانے ادب اور افکار کے صاحب کے دوقر بی دوست اور وہنی رفیق سرورصاحب اور احشام صاحب ایک ہی دور میں کھنوکو یو نیورسٹی کے شعبۂ اردو سے وابستہ تھے اور یہ دونوں اپنی ادبی ترجیحات اور مذاق کے اعتبار سے پرانوں کی بہنست بہت مختلف تھے۔لیکن ملا صاحب کا اپنا شعری ذوق اور ان کی قرکا دائر ہا ہے ان دوستوں کے مذاق اور افکار سے بھی دوئی کے باوجود زیادہ ہم آ ہنگ نہیں تھا۔ چناں چوا پی ایک تحریر (بقام خود) میں ملا صاحب نے خاصے دولوگ انداز میں ہے بات تھا۔ چناں چوا پی ایک تحریر (بقام خود) میں ملا صاحب نے خاصے دولوگ انداز میں ہے بات کھر۔ کئی ایک تحریر (بقام خود) میں ملا صاحب نے خاصے دولوگ انداز میں ہے بات کہددی ہے کہ:

' مجھے یہ پڑھ کریقیناً بڑی جیرت ہوئی کہ احتشام نے اشار تا اور سرور نے صریحاً میرا شار تی پیند سطرف سے صریحاً میرا شار تی پیند شعرامیں کیا ہے۔ آخر میں ترقی پیند کس طرف سے ہوگیا؟ نہ تو میں مزدور راج قائم کرنے کے لیے کشت وخون کی ترغیب دینے ہی کوشاعری کا اصل مقصد قرار دیتا ہوں۔ رہ گئی انسان دوسی تو اب یہ بھی اس مخصوص حلقہ ادب میں جس پر جمبئی کی مہر گئی ہے، مشکوک نگا ہوں سے دیکھی جانے گئی ہے۔ متندر تی پیند نظریہ اب سے بھی ایک فریب سمجھتا ہے جیسے کسی بیچے کو چاند دکھا کر اس

کے سامنے سے مٹھائی کی طشتری غائب کردینا۔ مجھے اندیشہ ہے کہ کہیں میری وجہ سے ان دونوں کے ادبی وقار پرحرف نہ آئے اور بیندامت مجھے اوراٹھانی پڑے'۔

دیانت داری اورصاف گوئی ملا صاحب کے تخصی اوصاف میں ایک امتیازی حثیت رکھی تھی۔ وہ زندگی میں اور شاعری میں کسی طرح کی دوئی کے قائل نہیں تھے۔ اپنی پیشہ درانہ زندگی میں بھی وہ بمیشہ کھرے اور انتہائی ہے باک رہے۔ یو. پی کی پولیس فورس کے بارے میں ان کے ایک عدالتی بیان اور فیصلے کی گونج اب تک سنائی دیتی ہے۔ اوپر جوا قتباس نقل کیا گیا اس سے بھی ملا صاحب کے عزاج کی اسی خوبی کا اظہار ہوتا ہے۔ سرورصاحب کا خیال تھا کہ ان کی شاعری خلصنو کی آواز ہے۔ ملا صاحب کے عہد کا لکھنو نیا بھی تھا اور پرانا بھی۔ انسیں اس شاعری خلصنو کی آواز ہے۔ ملا صاحب کے عہد کا لکھنو نیا بھی تھا اور پرانا بھی۔ انسیں اس شہر ہے مثال کی معاشرتی روایوں کا پاس بھی تھا۔ اس کے ساتھ ساتھ وہ نے رویوں اور شعرو ادب کی دنیا میں ایک نے طرز احساس کے نتیب بھی تھے۔ لیکن اپنے مزاج کی کشادگی اور واداری کے باوجودوہ اپنے سینے پرکوئی ایسا تمغہ جو نے سے گریزاں رہے جوان کے لیے پوری طرح قابلی قبول ندر ہا ہو۔ ترقی پہندی کے نشور میں کئر بن اور ادعائیت کے طرح تا بی زندگی عن داخل ہوئی۔ اس وقت ترقی پہندی کے نصور میں کئر بن اور ادعائیت کے عناصر نمایاں تھے اور ملا صاحب کے لیے میصورت حال بہت مناسب نہیں تھی۔ اہذا پی زندگی کے عام انداز میں اورا پی فکر میں وہ اتنی گئے گئش پیدا نہیں کر سکے کہ اپنے معاصر ترقی پہندوں کی طرح ترقی پہندی کے مرقبہ نصور کو کو گیا۔ گولی سے معاصر ترقی پہندی کے مرقبہ نصور کو کولی گار میں وہ اتنی گئے گئی نیں ایک وحدت کے طلب گار تھے۔ وہ اپنی اندر جذب کر لیتے۔ وہ اپنی شاعری اور شخصیت دونوں میں ایک وحدت کے طلب گار تھے۔

''میری مدیثِ عمرِ گریزال'' (اشاعت 1963) کا انتساب انھوں نے'' آنے والے کل کے نام'' کیا ہے اورشروعات اس قطعے سے کی ہے کہ:

نقشِ پا سے مرے روشن نہ سہی راہ اب میری تابانیِ کردار و عمل باقی ہے اس طرح الحلے مجموعے'سیاہی کی ایک بوند'' کا آغاز انھوں نے اس شعر کے ساتھ کیا ہے کہ: خونِ شہید سے بھی ہے قیمت میں کچھ سوا فن کار کے قلم کی سیاہی کی ایک بوند

منثی ریم چند کی پہلی کہانی'' دنیا کا سب سے انمول رتن'' کے ساتھ اس شعر کو رکھ کر دیکھیے تو اندازہ ہوتا ہے کہ اپنی تمام تروطن برستی اور تو می شعور کے باوجود، ملاّ صاحب کے لیے آرٹ اور ادب کی تخلیق ایک قومی فریضے کے علاوہ ایک انفرادی فن کارانہ فریضے کی ادائیگی بھی تھی۔اینے یملے شعری مجموع''جوے شیز' سے لے کراینے اشعار کی آخری کتاب'' جادہُ ملاّ '' (اشاعت . 1988 ) تک ملاً صاحب نے ذاتی اوراجماعی، دونوں سطحوں پر خاصی مصروف، ذیّے دارانہ زندگی گزاری۔اینے عہد کے ساجی مسکوں، سیاسی ماحول اوراد بی معاشرے کے پس منظر میں ملّا صاحب کی زندگی کی عام سطح،سب کےسب ایک امتیازی شان رکھتے ہیں۔ان کی نظموں کے موضوعات بالعموم وہی ہیں جوان کی زندگی اورروز مرہ مشاغل کی زندگی ہے ہم آ ہنگ کھے حاسکتے ہیں۔روایتی ترقی پیندی کے <u>حلقے سے باہر بھی شعرا</u> کی ایک نمایاں صف تھی جو**تو می** اور وطنی موضوعات کوایئے تجربوں کی اساس بناتی تھی۔ان میں ایک جوش اور فراق کوچھوڑ کرکسی نے اپنے عہد کی شاعری اوراد بی ثقافت بر کوئی گہراا ترنہیں چھوڑا۔ملاّ صاحب اپنی عملی زندگی کےابتدائی ادوار میں ایک وکیل کی حیثیت ہے، بعد میں ایک جج کےطور پراوراسی کےساتھ ساتھ اردوزبان وادب اورمشتر کہ کچر کے ایک نقیب اورمجاہد کے رول میں ممتاز ہوئے۔اردو اوراردو کلچر سے ان کی محبت نے ایک ضرب المثل کی شکل اختیار کر لی تھی۔ان کا یہ جملہ کہ''میں ا پنا مٰد ہب جیموڑ سکتا ہوں ،لیکن اپنی زبان نہیں جیموڑ سکتا'' بیٹڈ ت نہرو کے بعد اردواور ار دوکچر سے والہانہ عشق کا دوسرامعروف اعلان ہے۔ یہاں ایک اور واقعے کی طرف ہمارا ذہن جاتا ہے کہ ملّا صاحب اور بینڈت نہرو دونوں کشمیری نژاد تھے اور تہذیبی، معاشرتی، زہبی، قومی معاملات میں دونوں کا ذہن سو فیصدی آ زاداور کشادہ تھانی وجی نے اردو کےلسانی اوراس سے وابستہ معاشرتی اور سیاسی مسکلوں پر تقریباً نصف در جن مضامین لکھے ہیں، یہ مضامین ان کی کتاب'ابتدائی تحریرین: جدوجهد کے سال' (انگریزی ترجمہ شمیم حنفی ، ناشر نیشنل بکٹرسٹ) میں شامل ہیں اور ان مضامین سے ہندستان کے پیجیدہ لسانی نقشے کے ساتھ ساتھ اردوزیان اور ثقافت کی سیاسی جہتوں پر بھی روشنی برل تی ہے۔اب تو خیر ہماری اجتماعی صورتِ حال تشویش ناک حد تک تبدیل اور حسّاس ہو پھی ہے اور اردویا مشتر کہ تہذیب کا ہی نہیں پوری قوم اور ملک کاسیاسی اور دبینی مستقبل شایداییز ارتقا کی سب سے مشکل گھڑی سے دوجیار ہے، کیکن جس دور میں ملا صاحب نے اردو کی بقا اور تحفظ اور ترقی کاعکم بلند کیا،ار دواور اردو والوں کے لیے

آ ز مائش کچھ کم نتھی۔خود کانگریس میں ایک مضبوط حلقہ ایسے کارکنوں اور رہنماؤں کا موجود تھا جن کی اردورشنی ڈھکی چیپی نہیں تھی تقسیم سے پہلے کی دنیااورتقسیم کے بعد کی دنیاا یک دوسرے کی ضد نہ سہی، اسانی ، معاشرتی ، تہذیبی ، فکری اور سیاسی اعتبار سے ایک جیسی بھی نہیں تھی۔ ہندستان میں اس وقت ملاّ صاحب کی آ واز اردو کے پس منظر میں الگ سے پیجانی حاتی تھی۔ انھوں نے اردوتح یک کی سربراہی جس جوش اور جذبے کے ساتھ کی تھی اس کا تعلٰق اسی روایت سے تھا جو سرتیج بہادر سیرو، پنڈت برج موہن دناتر یہ کیفی، پنڈت جواہر لال نہرو، پنڈت ہردے ناتھ کنزروجیسے برگزیدہ اصحاب کے سائے میں فروغ پذیر ہوئی تھی۔ملّا صاحب،اس صف میں بھی ممتازیوں کہے جاسکتے ہیں کہ انھوں نے اردو کے ایک اہل قلم، ایک شاعر کی حيثيت سي بهي ايناتشخص قائم كرليا تها ـ يندت ديا شكرتسم، يندت رتن ناته سر شآر اوريندت برج نرائن چکبت کے بعداودھ کی دل آویز معاشر تی زندگی اوراس زندگی کے حسن و جمال کی ترجمانی ملاّ صاحب نے جتنی مستقل مزاجی ، حذباتی شدت اور جرأت مندی کے ساتھ کی اس کی کوئی مثال ہمیں ہندستان کی قو می زندگی اوراجتاعی تاریخ کے حالیہ ادوار میں نہیں ملتی۔ملا صاحب حصول آزادی اور ملک کی تقسیم کے بعد کے ہندستان میں اردو کے حقوق کی بازیابی اور حفاظت کاسب سے روشن اور تابناک اور مشحکم علامیہ کیے جاسکتے ہیں۔ جی جا ہتا ہے کہ آگے بڑھنے سے پہلے یہاں آپ سب کوملا صاحب کے قلم سے نکلے ہوئے دوشعر اور کچھ نثری اقتباس بھی سنادیا جائے۔اینے اشعار کی پہلی کتاب'' جوے شیز'' کا انتساب ملا صاحب نے ''مثتی ہوئی اردو کے نام'' کیا تھااور بہدوشعر لکھے تھے:

اک موت کا جشن بھی منالیں تو چلیں پھر پونچھ کے اشک مسکرالیں تو چلیں آ بچھ کو گلے لگا کے مٹتی اردو اگلیں تو چلیں اگری گیت اور گالیں تو چلیں

ال كا كلي صفح يربيدوشعر ملته بين:

یه سانحه سالِ چہل و نو میں ہوا ہندی کی حچمری تھی اور اردو کا گلا اردو کے رفیقوں میں جو مقتول ہوئے ملّا نامی سنا ہے شاعر بھی تھا

(بہوالہ کلیاتِ آنندزائن ملاً، مرتبہ خلیق انجم، ناشر: قومی کونسل برائے و وغ اردوزبان، اشاعت: 2010)

یہاں جس واردات کا ذکر ہے وہ 1949 کی ہے۔ یعنی کہ قومی آزادی کی حصول یا بی

کے دو برس بعد کی ۔ اس کے بعد اردو کی بقا کا دائر ہ بندر نئی مزید نئگ ہوتا گیا اور ملا صاحب
نے اپنی کمبی اور دنیوی لحاظ سے کا میاب زندگی میں اردو تحریک کے اضمحلال کا سارا تماشا دیوا۔ خلا ہر ہے کہ اس تماشے پر ان کا دل عام اردو والوں سے کم نہ دُکھا ہوگا کہ اردواُن کی زبان ہی نہیں تھی، وہ اردو تحریک کے قائد بھی رہے تھے۔ اپنے جذبات سے قطع نظر بعقل زبان ہی نہیں تھی، وہ اردو تحریک کے قائد بھی رہے تا کہ بھی سوج بیات کا تجزید کیا تھا، اس ترکیب اور کر دار کی سطح پر بھی انھوں نے اردو کے مسئلے کا تجزید کیا تھا، اس ترکیب اور کر دار کی سطح پر بھی انھوں نے اردو کے مسئلے کا تجزید کیا تھا، اس ترکیب دوران ملا صاحب کئی ایسے نتا کئے تک پہنچ جو ہمیں آج بھی سوج بچار کی دعوت دیا ہے۔ مثال کے طور پر بیا قتبا سات دیکھیے جو ان کے مضمون' داردو کا مستقبل'' (محررہ دیتے ہیں۔ مثال کے طور پر بیا قتبا سات دیکھیے جو ان کے مضمون 'داردو کا مستقبل'' (محررہ دیتے ہیں۔ مثال کے طور پر بیا قتبا سات دیکھیے جو ان کے مضمون 'داردو کا مستقبل'' (محررہ دیتے ہیں۔ مثال کے طور پر بیا قتبا سات دیکھیے جو ان کے مضمون 'داردو کا مستقبل'' (محررہ دیتے ہیں۔ مثال کے طور پر بیا قتبا سات دیکھیے جو ان کے مضمون 'داردو کا مستقبل' (محررہ دیتے ہیں۔ مثال کے طور بر بیا قتبا سات دیکھیے جو ان کے مضمون 'داردو کا مستقبل' (محررہ دیتے ہیں۔ مثال کے طور بر بیا قتبا سات دیکھیے جو ان کے مضمون 'داردو کی سے ماخور ہیں :

''کسی زبان کے مشقبل کے بارے میں کوئی رائے قائم کرنا آسان کام نہیں۔زیادہ سے زیادہ موجودہ رجحانات کی بناپر قیاس کیا جاسکتا ہے۔لیکن اپنے زمانے کے مستقل اور غیر مستقل رجحانات کو پہچاننے کے لیے اور بیہ سمجھنے کے لیے کہ ان میں سے کون اگلی منزل کا پتا دیتے ہیں اور کون محض سراب ہیں،ایک بہت باریک ہیں نظر کی ضرورت ہے''۔

''اتنا تو بغیر نجوم جانے ہوئے بھی بتایا جاسکتا ہے کہ آج اردوزبان پھراپنا چولا بدل رہی ہے۔ پندر ہویں اور سولہویں صدی میس میں یہ ہندی کے نام سے موسوم تھی۔ ستر ہویں اور اٹھار ہویں صدی میں اس نے اپنا نام ریختہ رکھا۔ انیسویں صدی میں بیار دو کے نام سے مشہور ہوئی اور تمام آثار یہی بتارہے ہیں کہ بیسویں صدی کے آخر تک اس کا نام ہندستانی ہوجائے گا اور اسی نام سے بیتمام ملک کی زبانِ عام بنے گئ'۔

آخری اقتباس اس مضمون کے اختتامیے سے لیا گیا ہے جواس طرح ہے:

''اردوکا کیاحشر ہوگا؟اگرفاری اور بھاشامل کراردو بن سکتی تھی تو کیا وجہ ہے کہ اردواور ہندی مل کر ہندستانی نہ بن سکیں؟ مجھے تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اردوکو قفنس (Phoenix) کی فطرت ملی ہے۔آج بیا ہے آتشیں نغے گا گا کر فنا ہوتی نظر آرہی ہے۔لیکن مجھے یقین ہے کہ اسی راکھ سے بیا پنا رنگ روپ بدل کر پیشتر سے بھی زیادہ حسین اور دل فریب بن کر اُٹھ گی اور سارے ملک کی فضا کواپنے تر انوں سے معمور کردے گی'۔

یہ کہنے کی ضرورت نہیں کہ آزاد ہندستان سے جوامیدیں باندھی گئی تھیں، ان میں سے زیادہ تر موہوم ثابت ہوئیں۔ پس ماندگی، فرقہ پرسی، نگ نظری، سابی بے انسانی، اخلاقی زوال اور ابتری کے آثار ہیں کہ کم ہونے میں نہیں آتے ۔ بے شک ہم نے تعلیم، سائنس اور شکیولوجی کے میدان میں ترقی بھی بہت کی، مگر ہماری اجتماعی زندگی دیانت داری، مساوات، سھرے پن اور اس سائنسی مزاج سے ابھی کوسوں دور ہے جس کا خواب دیکھا گیا تھا۔ نین تاراسہ گل کے خیال میں آج ہم اپنی قومی زندگی کے سب سے خطرناک دور سے گزر رہے ہیں۔ جہالت اتنی ڈھیٹ اور بے شرم اس سے پہلے بھی نہیں تھی۔ اس صورت حال کا نقصان ہندستان کی تمام زبانوں میں سب سے زیادہ اردو نے اٹھایا ہے۔ آزادی سے پہلے اور آزادی کے بعداردو کے سابی مرتبے میں جوفرق آیا ہے۔ اس کی تفصیل میں جانے کی یہاں گغوائش نہیں ہے۔

کتے خواب پامال ہوئے ، کیکن ملا صاحب انسانوں کی اُس قبیل میں شامل سے جو ہمیشہ پُر امیدرہتی ہے۔ انسانیت کی بنیادی قدروں پراس کا یقین ٹوٹا نہیں۔ جس تہذیب نے اُن کے شعور کی پرورش کی تھی، خاص طور سے اودھ کا اجتماعی کلچراور غیر منقسم تہذیب ماضی — اس نے ہمیں جو پچھ سکھایا تھا، بتایا تھا، اسے ہم جھٹلانے اور بھو لنے پر تلے ہوئے ہیں۔ اس پس منظر میں ملا صاحب کی شاعری کا اُجالا بھی سمٹنا جارہ ہے۔ انھوں نے ہمیشہ انسانیت کے شرف، میں ملا صاحب کی شاعری کا بیشتر حصّہ اسی اقدار واخلاق کے ایک مربوط نظام پر اپنا اعتاد بحال رکھا۔ ان کی شاعری کا بیشتر حصّہ اسی لیقین، اعتبارا ور بھروسے کی داستان اور دستا ویز ہے اور اسی کے بیش نظر انھوں نے بہتو قع ظاہر کی تھی کہ آنے والے دنوں میں ''اردوا پنارنگ روپ بدل کر پیشتر سے بھی زیادہ حسین اور دل کی تھی کہ آنے والے دنوں میں ''اردوا پنارنگ روپ بدل کر پیشتر سے بھی زیادہ حسین اور دل فریب بن کرا مٹھے گی اور سارے ملک کی فضا کو اپنے تر انوں سے معمور کر دے گی' — لیکن کیا

ہاری قومی زندگی اور ہماری تاریخ کا شیراز ہروز پر وز پہلے سے زیادہ بھو نہیں رہا ہے اوراردو کی ترکیب اور تعمیر میں جوعنا صرسر گرم رہے تھے، ان سے جونغمہ پھوٹا تھا، اسے سننے اور سنانے کا وقت ہاتھ سے نکا تانہیں جارہا ہے؟

ملاً صاحب کی شاعری اوران کی زندگی دونوں آج ہمیں انہی سوالوں میں گھرے دکھائی دیتے ہیں!

ملاً صاحب کی شاعری اور شخصیت کا ظہور جس ثقافتی اور ذہنی پس منظر میں ہوا تھا، اس کے نزدیک شاعری صرف ایک تخلیقی امنگ کا اظہار نہیں تھی، ایک تہذیبی عمل کی ادائیگی بھی تھی۔ اس روایت کے احترام میں، اپنے معروضات کا سلسلہ اُن کے پچھا شعار پرختم کرنا غالباً پچھالیا غلط بھی نہیں ہوگا

چپ ہوں، لیکن ہے نموثی بھی کلام آلودہ

تینے پھر تینے ہے، ہو لاکھ نیام آلودہ

ساقیا! برم میں ارزاں ہیں بہ نام ہے آئ

آب ناپاک کے پچھ قطرۂ جام آلودہ

ایک دنیا کا تصور کوئی آسان نہیں

ذہنِ انساں ہے ابھی تک تو مقام آلودہ

ساتھ چلنے کے لیے قافلے تیار نہیں

پاکی ذوق نے آساں ہے ابھی طرزِ خرام آلودہ

پاکی ذوق نے آسا ہجھ چلنے نہ دیا

ساتی ابھی اس رہے ہوچکی گام آلودہ!

## قاموس الهند

(55 جلدوں پرمحیط اردوکی نا درلغت — تعارف اور چنرمغالطوں کا ازالہ )

' قاموس الہندُایک بسیط اور کثیر جلدی اردو بہ اردولغت ہے، کیکن اس کے مولف راجا راجیسورراواصغر کے دنیا سے جانے کے طویل عرصے بعد بھی پیغیر مطبوعہ ہے۔ 55 جلدوں پرمحیط اس کا واحد قلمی نسخہ کراچی یونی ورشی کے مرکزی کتب خانے (ڈاکٹر محمود حسین لائبریری) میں موجود ہے۔ جہازی قامت کی 55 ضخیم جلدوں کے بسیط حجم کے پیشِ نظراب اس کی اشاعت کا امکان بھی بظاہر بہت کم ہے۔

'قاموں الہنڈ اوراس کے مولف کے بارے میں بہت کم معلومات دست یاب ہیں اوراس لغت سے متعلق کچھ مغالطے بھی موجود ہیں۔ لغات اور لغت نولی سے متعلق تحقیقی و تنقیدی تحریروں میں بالعموم 'قاموں الہند' کا ذکر نہیں ملتا اور جہاں ملتا ہے وہاں کچھ غلط فہیاں بھی پائی جاتی ہیں۔ چناں چہ اس مقالے میں اس لغت سے متعلق بنیادی اور اہم معلومات پیش کرنے نیز اس لغت ہے متعلق بعض غلط فہیوں کا از الدکرنے کی کوشش کی گئی ہے۔

## • راجاراجیسور راو اصغر: ایک مختصر تعارف

'قاموں الہند' کے مولف را جارا جیسور اصغر نثر نگار بھی تھے اور شاعری بھی کرتے تھے۔ ان کا نام قدرت نقوی کے نے''را جیسور''اور''را جیشور'' دونوں طرح کھا ہے جب کہ نصیر الدین ہائی گن ، زہرا رضوی آور نبی ہادی نے ''را جیسور'' کھا ہے۔ لیکن ان کی بیشتر کتا بوں پر ان کا نام'' را جیسور'' ہی کھا ہے۔ مثلاً ان کی مرتبہ کتاب'' مجمع الالفاظ''، جوایک قسم کی لغت ِمتر ادفات ہے، کی لوح پر ان

کانام یوں درج ہے:

''راجه [ كذا: راجا چا ہيے ] راجيسور راؤ صاحب اصغر (ور ما) خلف ِ اكبر راجه [ كذا] اُمايت راؤمهما بلونت بها دروالی سمتان ووم كنڈ ہ''

راجارا جیسورراواصغردکن میں ریاست سمتان ووم کنڈ اضلع نظام آباد کے والی ہے۔ تمکین کاظمی کے مطابق سمتان جیٹول کے والی ہے اوراگر یہ سمتان یو پی میں ہوتا تو راجا اصغر ہز ہائنس کہلا نے (سمتان سے مراد ہے وہ جاگیر یاریاست جو کسی ہندوراجا کو والی سلطنت کی طرف سے دی گئی ہوگی۔ اصغر نے خودکو زبان کی اصلاح اور ترقی کے لیے وقف کر دیا تھا۔ لغات سے بڑی دل چیسی تھی اور گئی لغات ان کے نام سے ملتی ہیں۔ تمکین کاظمی کے مطابق ان کی تصانیف کی تعداد دل چیسی تھی اور گئی لغات ان کے نام سے ملتی ہیں۔ تمکین کاظمی کے مطابق ان کی تصانیف کی تعداد فہرست دی ہے اور اس میں بڑی تعداد میں لغات اور تو اعد کی کتابیں بھی شامل ہیں۔ لیکن افسوس کہ ان کی پیدائش اور وفات کی تاریخ اردواورا ٹکریزی کے منابع میں بھی کہیں نہیں ملتی ۔ زہرارضوی اور قدرت نقو کی نے بھی کہیں نہیں ملتی ۔ زہرارضوی اور قدرت نقو کی نے بھی کہیں نہیں ملتی ۔ زہرارضوی اور قدرت نقو کی نے بھی نہیں کھی۔ البتہ تمکین کاظمی کی تحریر سے پچھا ندازہ ہوتا ہے کہ راجاصا حب اور قدرت نقوش کے تحفیات نمبر میں ، جو ۱۹۵۱ء میں شائع ہوا، لکھا ہے کہ '' پندرہ ایک سال کی عرضی ''الے میں نامل کی عرضی ''الے کہور کہا تش ہوا کہوا ہے کہاں گئی عرضی ''الے کہور کہا تش ہو کے کہورگ باش ہوئے بخیانا ساٹھ سال کی عرضی ''الے کہورگ کے اسورگ باش ہوئے بخیانا ساٹھ سال کی عرضی ''الے کہورگ کے اسورگ باش ہوئے کہورگ کی 'الے کہورگ کی ہورگ کہورگ کی ہورگ کہورگ کی ہورگ کی ہورگ کی ہورگ کی ہورگ کہورگ کی ہورگ کہورگ کی ہورگ کی گئی ہورگ کی ہورگ کی گئی ہورگ کی گئی ہورگ کی گئی ہورگ کی ہور

## • 'قاموس الهند': چند غلط فهمیاں اور ان کا ازاله

'قاموں الہند' کے مولف کے مخضر تعارف کے بعد بید صناحت کردی جائے کہ اس لغت سے متعلق بالحضوص اس کی جلدوں کی تعداد اور اس میں شامل الفاظ کی تعداد کے بارے میں پچھ غلط فہمیاں پائی جاتی ہیں جن کودور کرنا ضروری ہے۔

یہلے ہم یدد کیھتے ہیں کہان جلدوں سے متعلق کیا کچھ کھا گیا ہے۔

نصیرالدین ہاشمی کے مطابق''فن ِلغت سے آپ [راجیسورراواصغر] کو بڑی دل چھی رہی ۔علاوہ شائع شدہ لغتوں کے بہلحاظِ حروفِ ججی عربی، فارسی اوراردو کی 26 جلدیں کممل ہیں جن کوہنوز شائع نہیں کیا گیا'' ﷺ

سہ ماہی''اردؤ'( کراچی) کے لغت نمبر (جلداول) میں ایک طویل مضمون''راجا راجیسور راواصغر: بہ حیثیت لغت نگار'' کے عنوان سے شائع ہوا۔ بیسید قدرت نقوی نے لکھا تھا اور حق بیہ ہے کہ انھوں نے اردووالوں کی طرف سے راجیسور راواصغرکے اس قرض کوادا کرنے کی کوشش تھی جواردو والوں پر بہت عرصے سے واجب الا داتھا۔ کیوں کہ راجاصا حب کی عظیم اردوخد مات کے باوجود انھیں اردووالوں نے اس طرح کبھی یاد نہیں کیا جس طرح کرنا چاہیے تھا۔ اس میں انھوں نے اصغرکی کتابوں اور لغات کی فہرست بھی دی ہے۔ وہ' قاموں الہند' کا بھی ذکر کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہتے ہیں کہ نصیرالدین ہاشمی نے اس کی چھبیں جلدوں کاذکر کیا ہے اور' تصدیق کی گئی تو یہ تعداد تھے تابت ہوئی'' وہ اصغر کی کتاب' نغمہ محادات' میں شامل' قاموں الہند' کے ایک اشتہار کا ذکر کرتے ہیں۔ اگرچواس اشتہار میں فاموں الہند' کا نام نہیں دیا گیا لیکن قدرت نقوی کا خیال ہے کہ یہ ناری، فارتی، اردو، مشکرت، کہ بیلغت (جس کے بارے میں اشتہار میں اطلاع دی گئی ہے کہ یہ کرتی فارتی، اردو، مشکرت، کی اور انگریزی کے موجی طور پر تقریباً دولا کھا لفاظ پر شتمل ہے )' قاموں الہند' ہی ہے گ

راجیسور راو اصغر کی مرتبه'' ہندی اردو لغت'' (مطبوعہ مقدرہ قومی زبان، اسلام آباد، 1993) کے پیش لفظ میں جمیل جالبی صاحب نے لکھا ہے کہ راجیسور راو اصغر کی مادری زبان ''تلنگی'' تھی لیکن انھیں مختلف زبانوں پر عبورتھا اور وہ ساری عمر تصنیف و تالیف بالخصوص لغت نولیں میں گےرہے۔ جالبی صاحب نے اس پیش لفظ میں اصغر کی لغات کا ذکر کرتے ہوئے ''فرہنگ فارسی جدید'' کو' دولا کھ سے زیادہ الفاظ پر شتمل فارسی واردوکا ایک متندلغت'' کہا ہے۔ البتہ وہ قاموں الهند کواس سے الگ ایک لغت قرار دیے ہیں اور لکھتے ہیں کہ:

''راجارا حبیثور راوا صغر کا ایک اور غیر مطبوعه کارنامه قاموں الہند ہے۔ یہ لفت تین لا کھ دس ہزار اردو الفاظ پر مشتمل ہے اور اس میں اشتقاق و اعراب کے علاوہ صحت کے ساتھ معانی درج کیے گئے ہیں۔خوش کی بات ہے کہ جہازی سائز کی ۵۵ شخیم جلدوں پر مشتمل اس لفت کا دنیا میں موجود واحد قلمی نسخہ کراچی یونی ورش کے تب خانے میں محفوظ ہے'' لیا

غالبًا جالبی صاحب کی اس بات کی بنیاد ہی پر جامعہ کراچی کے شعبہ تصنیف و تالیف کے رسالے ''جریدہ'' کے مختلف شاروں میں چھپنے والے اشتہار میں دعویٰ کیا گیا کہ قاموں الہند' میں ''سوا تین لا کھالفاظ کا ذخیرہ'' ہے اوراس کی اشاعت کے ''عظیم الشان'' منصوبے کی بھی نویدسنائی گئے۔ جریدہ کے مطابق بید کام جمیل جالبی صاحب کی نگرانی میں ایک مجلسِ ادارت کررہی تھی (یا کرنے کامحض منصوبہ تھا۔ رسالے میں وضاحت سے کچھ نہیں لکھا گیا۔ حقیقت کیا تھی اس سے تو جامعہ کراچی کے شعبہ تصنیف و تالیف سے وابسۃ لوگ ہی واقف ہوں گے )۔

اصغر کی معروف ہندی ار دولغت جس پر جالبی صاحب کا پیش لفظ ہے دوبارہ بھی شائع ہوئی

(مطبوعه انجمن ترقی اردو، کراچی، 1997) اوراس پرقدرت نقوی نے ایک مقدمه کھا (جو بیشتر انہی معلومات پر بینی ہے جواس کے ایک اوراڈیشن میں شامل نقوی صاحب کے مقدمے اوران کے ضمون مطبوعہ سے ماہی ' اردو' میں مہیا کی گئی ہیں )۔

' قاموس الهند' کی تالیف کب شروع ہوئی اور کب مکمل ہوئی اس کا کہیں کوئی ذکر نہیں ماتا۔ بہر حال ،' قاموس الهند' کا سالِ تالیف بقینی طور پر 1940 سے قبل ہی کا ہوگا کیوں کہ 1940 کے لگ بھگ راجاصا حب چل بسے تھے۔ان کی مرتبہ آخری کتاب'' ہندی اردولغت'' پہلی بار ۱۹۳۸ء میں شاکع ہوئی تھی۔

'قاموں الہند' کے بارے میں جالبی صاحب کا کہنا بالکل درست ہے کہ اس کی پچین جلدیں ہیں کیوں کہ خوش سے راقم الحروف کو بھی اس لغت کی تمام پجین جلدیں دیکھنے کا موقع ملا ہے اوراس طرح نصیرالدین ہاشی کا یہ خیال اور قدرت نقوی صاحب کی ''تصدیق'' کہ اس لغت کی 26 جلدیں ہیں، دونوں قطعاً غلط ہیں۔

جہاں تک اس لغت میں اندراجات کی تعداد کا تعلق ہے تو پہلے اس کے صفحات کی تعداد کو دکھے لیا جائے۔ ذیل میں دیے گئے جدول میں ہر جلد کے صفحات کی تعداد دی جارہی ہے۔ 55 جلدوں کے ان صفحات کی کل تعداد تقریباً بیس ہزار (32,000) ہے۔ لیکن چوں کہ اندراجات کا خذر کے صرف ایک جانب ہیں اور خالی صفحات پر بھی نمبر پڑے ہیں لہذا ان صفحات کی صحح تعداد جن پر اندراجات ہیں نصف یعنی لگ مجگ سولہ ہزار (16,000) رہ جاتی ہے۔ ان رجہڑوں کے صفحات لکیر دار ہیں اور اندراجات ایک سطر چھوڑ کر ایک سطر میں ہیں۔ گوصفح بڑے ناپ کا ہے اور مرضح پر بالعموم 18 سطریں ہیں لیکن کسی کسی اندراج کے معنی رتشر تک ایک سطر سے زیادہ میں بھی ہرصفے پر بالعموم 18 سطریں ہیں غیر کا ندراجات کی شہادل املا آگی سطر میں لکھا گیا ہے لہذا اندراجات فی کہاوتیں ) طویل ہیں نیز بعض اندراجات کا متبادل املا آگی سطر میں لکھا گیا ہے لہذا اندراجات فی صفحہ بہت زیادہ نہیں ہیں اور راقم کا اندازہ ہے کہ اوسطاً ہرصفے پر پندرہ اندراجات کی کل تعداد دولا کہ جو بہت زیادہ نہیں ہیں تو تعداد دولا کہ سے نیز اضافہ کے گئے اندراجات کی کل تعداد دولا کہ جو بہت زیادہ نہیں ہیں ) تو تعداد ڈھائی لاکھ سے زیادہ نہیں ہوگی۔ اس تعداد کو تین لاکھ دی ہزار کا اضافہ ہو جائے گا۔ گویا اس لغت کی پیپن جلدوں کے اندراجات کی گل تعداد ڈھائی لاکھ سے زیادہ نہیں ہوگی۔ اس تعداد کو تین لاکھ دی ہزار کا اضافہ ہو جائے گا۔ گویا اس لغت کی پیپن جلدوں کے اندراجات کی گل تعداد ڈھائی لاکھ سے زیادہ نہیں ہوگی۔ اس تعداد کو تین لاکھ دی ہزار کا اضافہ ہو جائے گا۔ اس تعداد کو تین لاکھ دی ہزار کا اصافہ اس نہیں ہوگی۔ اس تعداد کو تین لاکھ دی ہزار

اسی طرح اس میں شامل تمام اندراجات کو''اردو'' قرار دینا بھی درست نہیں ہے اوراس میں شامل تمام اندراجات کو''اردو'' قرار دینا بھی درست نہیں ہے اوراس میں ایسے بلا مبالغہ ہزاروں الفاط شامل ہیں جو خالصتاً سنسکرت یا''شدھ ہندی'' کے ہیں اورار دو میں بھی استعمال نہیں ہوئے اور غالبًا عربی اور فارس میں بہطورِ اندراج (headword) شامل ہیں جوار دو میں بھی استعمال نہیں ہوئے اور غالبًا عربی اور فارسی لغات سے نقل کر لیے گئے ہیں ۔ لغت نو لیس کے اصولوں کے مطابق جب تک ان الفاظ کے استعمال کی سندار دو میں دست باب نہ ہوائھیں اردو نہیں کہا جاسکتا اور راقم کی ناقص رائے میں استعمال کی سند پیش کرنا بہت مشکل ہوگا۔
میں شامل ہزاروں الفاظ ایسے ہیں جن کے اردو میں استعمال کی سند پیش کرنا بہت مشکل ہوگا۔

' قاموس الہند' کی جلدوں کی کل تعداد پچین (۵۵) ہے۔ انھیں چھبیس (۲۲) قرار دینا فہم سے بالاتر ہے۔ ہاں میمکن ہے کہ ایک اور لغت جس کا ذکر جالبی صاحب نے کیا (اور جو فارس کی لغت ہے) چھبیس جلدوں پرمشمل ہواوراس کی وجہ سے مغالطہ ہوا ہو۔

2 ' قاموس الہند' کے اندراجات کی کل تعداد ڈھائی لاکھ کے قریب ہوگی اسے تین لاکھ یاسوا تین لاکھ کہنا درست نہیں۔

3 ان ڈھائی لاکھاندراجات میں عربی، فارسی اور بالخصوص سنسکرت کے ہزاروں ایسے الفاظ بھی شامل ہیں جواردو میں بھی استعال نہیں ہوئے اور انھیں اردو قرار دینا درست نہیں ۔ یوں ان اندراجات کی تعداد ڈھائی لاکھ سے بھی کم رہ جاتی ہے۔

## ● 'قاموس الهند' پاکستان کب اور کیسے پہنچی؟

سوال بیہ ہے کہ جہازی قامت کی یہ پچپن جلدیں جن میں سے ہرایک جلد کا وزن کئی کلوہ، ہندستان سے پاکستان کب اور کیسے پہنچیں۔اور کون صاحب انھیں یہاں لائے اور بیجامعہ کراچی کے کتب خانے میں کس طرح پہنچیں۔قدرت نقوی نے 'قاموں الہند' کے بارے میں لکھا ہے کہ: '26 شخیم جلد کی کتاب یقیناً اہمیت کی حامل ہوگی۔ خبر ہے کہ بینا یاب کتاب دست بردِ زمانہ سے محفوظ ہے اور اب کراچی میں ایک صاحب کے یاس ہے'' کیا

جن صاحب کاذ کرفتدرت نقوی صاحب نے کیا ہے ان کے بارے میں راقم کوڈاکٹر فرمان فقح پوری صاحب نے بتایا تھا کہ جب وہ (فرمان صاحب) لغت بورڈ کے مدیر اعلا تھے تو ''میں صاحب' ان کے پاس آئے تھے کہ جلدیں بورڈ کے لیے خرید کی جا ئیں تا کہ لغت کی تیاری میں معاون ثابت ہوں۔ چوں کہ وہ صاحب ایک بڑی رقم کے طلب گار تھے لہذا فرمان صاحب نے

اضیں جمیل جالبی صاحب کے پاس بھیج دیا جواس وقت کرا چی یونی ورسٹی کے واکس چانسلر تھے اور اس طرح کرا چی یونی ورسٹی نے اپنے کتب خانے (محمود حسین لا بھریری) کے لیے وہ جلدیں آسی بڑار (80,000) روپے میں خرید لیں (جواس زمانے میں بڑی رقم تھی )۔ کتب خانے کی مہراور داخلہ نمبر کے ساتھ ان جلدوں پر تاریخ بھی پڑی ہے جو گیارہ اپریل 1987 ہے اور جامعہ کرا چی کتب خانے کے دستور کے مطابق وہ رقم بھی ہر کتاب کی طرح اس لغت پر درج ہے جواس کی خریداری پرصرف کی گئی، یعنی اسٹی ہزاررو ہے۔

یہ آہم، بسیط اور نادر کام جامعہ کرانچی کی محمود حسین لائبریری میں محفوظ ہوگیا۔ البتہ یہ ہندستان سے پہال کیسے اور کب پہنچا، اس کا کچھ علم نہ ہوسکا اور اب وہ صاحب بھی فوت ہو پچکے ہیں، قدرت نقق می بھی اور فرمان فتح پوری بھی انقال کر گئے۔ جالبی صاحب کی صحت الی نہیں کہ وہ اس پر کچھروشنی ڈال سکیس۔لہذا اب اس راز سے پردہ اٹھنا مشکل ہے کہ یہ جلدیں ہندستان میں کہاں تھیں اور کیسے پنچیس ۔ بہر حال یہ تو طے ہے کہ یہ اپریل 1987 میں جامعہ کراچی کے کتب خانے میں بہنچ چکی تھیں اور انھیں ایک صاحب سے باقاعدہ بعوش آسی ہزار رویخ جر خرجہ کے دیوا گیا تھا کیوں کہ اس کا اندراج اس لغت برموجود ہے۔

### • قاموس الهند كي يجين جلدون كي تفصيل

اس الغت کی جہازی قامت کی 55 جلدیں، جن میں سے بیشتر خاصی مخیم ہیں، جامعہ کراچی کے کتب خانے میں محفوظ ہیں جہاں راقم کو انھیں دیکھنے کا موقع ملا۔ پہلی جلد پر کتب خانے کے اندراج کا شار ۲۹۳۳ ہے اور اس پر گیارہ اپریل انیس سوستاسی کی تاریخ پڑی ہے۔ یہ بڑے بڑے دفتروں (رجٹروں) پر خطِ نستعلق میں خوش خط کھی ہوئی ہے۔ ان رجٹروں کی تقطیع تقریبا 118 نج ضرب 19 نجے ہے۔

پہلی جلد کے پہلے صفحے پر لغت کا نام یوں درج ہے: قاموں الہند

## فهرست ِلغت ِاردو

اس کے علاوہ کوئی معلومات فراہم نہیں ہوتیں کیوں کہ اس پر اور کچھ بھی درج نہیں ہے۔ نہ کوئی مقدمہ یادیبا چہ ہے، نہ کوئی تعارف یا تقریظ وغیرہ مولف کا نام تک کا تب نے نہیں لکھا اور یہ بڑی حد تک جالبی صاحب کی روایت ہی ہے جس کی بنا پر ہم یہ سلیم کرتے ہیں کہ یہ قاموس الہندئ ہے اور اس کے مولف راجا راجیسور راواصغر ہیں کیوں کہ یہ جالبی صاحب ہی کے دور سر براہی میں

جامعه کراچی پیچی تھی۔

ہر جلد میں صفحات کی تعداد مختلف ہے جیسا کہ نیچے دیے گئے جدول سے ظاہر ہے۔ ہر صفح پر صرف ایک طرف عبارت کھی گئی ہے یعنی ورق کی پشت سادہ ہے،البتہ کہیں کہیں اندراجات کا اضافہ انہی سادہ صفحات پر سرخ روشنائی سے کیا گیا ہے اور غالبًا نصیں سادہ رکھنے کا مقصد بھی یہی تھا کہ نظرِ ثانی میں اضافی عبارت کھی جا سکے۔ سیاہ روشنائی سے اندراجات ہیں، کہیں کہیں درمیانی حصے میں ترمیم اور اضافے کے لیے سرخ روشنائی بھی استعال کی گئی ہے۔ ہر صفح پر بالعموم 18 سطریں ہیں کئی شاخت پر العموم 28 سطریں ہیں کئی شخص ہر صفح پر العموم 20 سطریں ہیں کئی شخص ہر صفح پر اندراجات کے ایک سے زیادہ سطر میں آنے کے سبب ہر صفح پر اندراجات کی تعدادا ٹھارہ سے کم بھی ہوگئی ہے۔

جلدوں پرصفحات کے تارکے اعداد مشینی طریقے پرڈالے گئے ہیں۔ چند جلدوں میں تسلسل سے صفحات کے نمبر پڑے ہیں کین بعض جلدوں پر نمبراز سر نوایک سے شروع ہوجاتے ہیں۔ بعض اندراجات کا یا بعض مقامات پر معنی کا اضافہ سرخ قلم سے کیا گیا ہے۔ بیغا لباً نظرِ ثانی کا متجہہہ۔ ایک جلد (جلد 47) میں کچھ صفحات جلد بندی میں آگے پیچھے ہوگئے ہیں اور آخری صفحہ (نمبر 1164) جلد سازی غلطی سے شروع میں لگ گیا ہے۔ لیکن دراصل صفحات پورے ہیں۔ البتدا یک جلد ایسی ہے جس میں کچھ صفحات کم ہیں۔ بیجلد 26 ہے جس پر پہلے صفحے پر 18 کا عدد درج ہے گویا شروع کے صفحات غائب ہیں (لیکن چوں کہ ورق کے ایک طرف ہی لکھا گیا ہے لہذا وصفحات ہی کم ہیں)۔ اس جلدکا آغاز" ز"کی ہجائے" ذا ڈز" سے ہور ہاہے۔

تقریباً تمام جلدیں اچھی حالت میں ہیں اور اچھی جلد بندی اور کتب خانے کے عملے کی مستعدی کے سبب بالکل محفوظ ہیں ،سوا ہے ایک جلد کے (جلد 47) جس کے خاصے صفحات کے اور پری حصوں کے کونے اڑ گئے ہیں اور ان کے ساتھ کچھالفاظ بھی ناپید ہوگئے ہیں ۔لیکن بیصر ف ایک جلد میں ہوا ہے اور اس کی بھی حفاظت کے لیے ان صفحات پرمومی کا غذ چڑھا دیا گیا ہے جس کی وجہ سے میمز ید نقصان سے محفوظ ہے ۔ البتہ کا غذ تقریباً ستر پچھیٹر سال پر اناہونے کے سبب کھر بھراسا ہو چلا ہے اور ٹوٹ جانے کے خطرے سے دوجار ہے ۔ کیا ہی اچھا ہو کہ اس لغت کی تمام جلدوں کے کمل عکس لے کران کو کم پیوٹر پر محفوظ کر لیا جائے ، کیوں کہ اگر اس کی تدوین وطباعت کا م شروع بھی ہوگیا تو اس کی اشاعت مکمل ہونے میں ہیں پچییں سال در کار ہوں گے۔ تب تک کام شروع بھی ہوگیا تو اس کی اشاعت مکمل ہونے میں ہیں پچییں سال در کار ہوں گے۔ تب تک

لائبرری کے عملے نے ان جلدوں پر سہولت کے لیے نام لکھ دیے ہیں اور ایک ہی حرف

سے شروع ہونے والے الفاظ اگر ایک سے زیادہ جلدوں میں ہیں تو ان پر لا بھر بری کے عملے نے حرف کے ساتھ ایک، دو، تین وغیرہ کا عدد ڈال دیا ہے (مثلاً م ایک، م دووغیرہ) جیسا کے ذیل کے جدول میں بیا عداد حروف کے ساتھ درج کیے جارہے ہیں۔ اسی طرح بعض جلدوں میں ایک سے زیادہ حروف ساگئے ہیں اور ان پر صفحات کا شار در میان ہی میں دوبارہ ایک سے کیا گیا ہے۔ ہم نے یہاں افسیں ایک ہی جلد کے تحت میں درج کیا ہے البتہ وضاحت اور سہولت کے خیال سے افسیں اسی جلد کم بیش میں درج کیا ہے۔ ان جلدوں کی دیگر تفصیلات بھی پیش ہیں۔ بعض حل طلب امور کی وضاحت حواشی میں کی جارہی ہے:

|             | ••                      | ن ن منتب ورن وصاحت وال منان جارات ع |                      |              |             |  |  |  |
|-------------|-------------------------|-------------------------------------|----------------------|--------------|-------------|--|--|--|
| صفحات       |                         |                                     | مشمولات              | تقطيع        | شارونا مجلد |  |  |  |
| 47761       | اڑن کھٹولا              | ۳                                   | ĺ                    | الف مقصوره   | ا_الف(ا)    |  |  |  |
| 17176777    | أقوِ يلاسَمُون          | t                                   | اڑنا                 | الف مقصوره   | ۲۔الف(۲)    |  |  |  |
| 14.461116   | الجيل                   | t                                   | أقيانوس              | الف مقصوره   | ٣-الف(٣)    |  |  |  |
| 1811-111-0  | أيهلوكك                 | t                                   | أنجيلا               | الف مقصوره   | ۴ _الف(۴)   |  |  |  |
| 14.4        | آيئے                    | t                                   | 7                    | الفمروده     | ĩ _a        |  |  |  |
| 22mt1       | بررو بے إستادن          | t                                   | <u>ب</u>             | بايءربي      | ٢_ب(١)      |  |  |  |
| 10+45227    | بودلا                   | t                                   | برروے دریا           | بايءربي      | ۷-ب(۲)      |  |  |  |
| مل بستن     |                         |                                     |                      |              |             |  |  |  |
| 7779t10+2   | بییا(بےیارٹ)            | t                                   | بودلی                | بايءربي      | ۸_ب(۳)      |  |  |  |
| 412t1       | پر بھاونت               | t                                   | پ                    | باے فارسی    | ٩_پ(١)      |  |  |  |
| 12-6711     | پنجامه                  | t                                   | پر بھات <sup>ع</sup> | با بے فارسی  | ۱۰ـپ(۲)     |  |  |  |
| 11-01:1721  | ىپىي رىپئ <sup>ات</sup> |                                     | ؞ڹ۬ڿٳڔ؞ڹڿڸؠ؞ۣ        | باے فارسی    | ا_پ(۳)      |  |  |  |
| اتاهار      | تغليس                   | t                                   | ت                    | تائے فو قانی | ۱۱رت(۱)     |  |  |  |
| 1071511     | تدييه بندى              | t                                   | تغليط                | تائے فو قانی | ۱۳ سارت (۲) |  |  |  |
| ا تا ۱۳     | طيهلا سادهنا            | t                                   | گ                    | تائے تقیلہ ر | ۱۳_ش        |  |  |  |
| 1251        | <u>څيو</u> صو فيه       |                                     | ث                    | ثائے مثلثہ   | ث           |  |  |  |
| 752t 1      | جُمُّل<br>د :           | t                                   | رِي                  | جيم تازي     | (1) 3-10    |  |  |  |
| ורדא לי זדא | جبيشتم                  | ۳                                   | جمل                  | جيمِ تازي    | 11-2(1)     |  |  |  |
|             |                         |                                     |                      |              |             |  |  |  |

```
۷ا۔ چ (۱) جیم فارس چ تا چندی
  ١ تا ۵ ک۵
             ۱۸_چ(۲) جیم فاری چندی چندی کرنا تا بیجی ا
۱۹_ح حاصطی ح تا طُینی
1+57527
   ا تاسال
  خاے معجمہ خ تا خیوم رخیومہ رخیدن ا تا ۱۵۸
دالِ مهمله د تا دسترخوان کا ۱تا ۵۵۵
                                         ۲۰_خ
۲۱_د(۱)
            توبه توبه كرنا
          ۲۲_د(۲) دال مهمله دسترخوان کرنا تا دوران
11745027
             ۲۳_د(۳) دالِمهمله دوران تا ديبيه
170951172
          ۲۲ ـ والِ ہندی ر ال تا دیبڑھی ردیبڑی
    77961
               j
    9051
                           را[ے]مہملہ ر
               تا رئىسە
  1-1911
                                             2_10
              زا زار تا زیر
                                          13_54
  ramtia
              ژ زايفارسی ژ تا ژبوه
    1251
             21-س(۱) سین مهمله س تا سخن جور
۲۸-س(۲) سین مهمله سخن چاویده تا سُلّو
   20951
 117-507-
                .
سلوان تا سيخ
                                 ۲۹_س (۳) سين مُهمله
174451171
              ٣٠ ش شين مُعجمه ش تاشيهه كشيدن
  1 تا ک۵ ک
           الله صلى الفرس عادم ممله صلى الفرس
  mmati
               ض ر ضادِ حجمه ض تا ضون
   17961
               طر طام مجمله ط تا طیہوج
ظ ظام محجمہ ظ تا ظیر
   12051
                                             ظ
    اتااه
              mmati
אשרש השרץ
   mrati
   اتااهه
                                 ۳۷ قاف
   719F1
```

| ۵2011            | كجھوا              | t   | _ ک              | كافءِربي    | ٣٤_ك(١)            |
|------------------|--------------------|-----|------------------|-------------|--------------------|
| 1+17627          | کل کی بات          | ۳   | فيجهوا           | كانبيعربي   | ۳۸_ک(۲)            |
| 109251+12        | گوڑا کھر           | t . | کل کی رات        | كانبيعربي   | ۳۹_ک(۳)            |
| 111751091        | كبيب               | ۳   | <sup>گ</sup> وڑا | كانبيعربي   | ۴۹_ک (۲۰)          |
| ۵۸∠۱ ا           | گلے سے اتارنا      | t   | گ                | كان فارسى   | ام کر(۱)           |
| ۸۸۵۵ ۸۲۹         | گر بیٹھے           | tt  | گلے سے اتر       | كانبة فارسى | ۲۳_گ(۲)            |
| 11/75979         | گئے وہ دن جو لیل   | رتا | گر بیٹھے پیر     | كاف فارسى   | ۳۳_گ(۳)            |
| ğ                | خاں فاختہ مارتے۔   |     | دوڑانا           |             |                    |
| m9011            | لقا                | t   | J                | لام         | ۲۳_ل(۱)            |
| ∠ <b>∧</b> ५७٣९५ | لقا<br>ليئي<br>    | t   | لقا              | لام         | ۲۵_ل(۲)            |
| ۵∠۱t1            | مجلس رقص وسرود     | ۳   | م                | ميم         | ۲۷_م(۱)            |
| 114424           | مس کرنا            |     | مجلس             | ميم         | ۱۲)مرم<br>۲۷رم (۲) |
| 128461140        | مفلس               | t   | مس ہونا          | ميم         | ۲۸_م(۳)            |
| 7790t1272        | منه چلانا          | t t | مفلس بنادیز      | ميم         | ۹۹_م(۴)            |
| 71777777         | مئير               | t   | منه چلنا         | ميم         | (۵)م-۵۰            |
| 40001            | نظرين چرا کرديڪفنا | t   | U                | نون         | (1)\o_\a1          |
| 11575.           | فيين               | t   | نظریں چرا نا     | نون         | ۵۲_ن(۲)            |
| 4mit 1           | ويي كرت            | ۳   | ,                | واو         | ۵۳_و               |
| 1+mt1            | میسے کی پھوٹنا     | t   | ð                | ہاہے ہوز    | 0-04               |
| 17251            | ء بيان<br>ميان     | t   | ی                | يات تحتاني  | ۵۵_ی               |
|                  |                    |     |                  |             |                    |

## ● 'فاموس الهند': ایک مختصر تنقیدی جائزه

الفاظ کی تعداد کے بارے میں سطورِ بالا میں کچھ عرض کیا جاچکا ہے۔ ہزاروں اندراجات کے اردو میں مستعمل نہ ہونے کا ذکر بھی ہوچکا۔ان نکات کی تکرار سے بچتے ہوئے تقاموں الہند' کے بارے میں مزید کچھ مختصراً عرض کیا جارہا ہے۔

ن لغت میں حروف جھی کی ترتیب میں ہائے مخلوط (ھ) کی ترتیب پرانی لغات کے مطابق ہے لیعنی ہائی آواز وں کوالگ حروف جھی نہیں مانا گیا ہے۔ قاموں الہند' میں تلفظ کی وضاحت کا کوئی

خصوصی اہتمام نہیں ہے اور بالعموم اعراب کے ذریعے تلفظ کی وضاحت کی گئی ہے۔ بعض مقامات پر اندراجات کی ترتیب غلط ہے۔ مثلاً نویں جلد کا اختتام لفظ' پر بھاونت' کے اندراج پر ہوتا ہے اور دسویں جلد میں پہلااندراج' پر بھات' کا ہے۔ بیتر تبیب غلط ہے۔ بلکہ ان دواندراجات سے پہلے اور بعد میں جوالفاظ درج ہیں ان کی ترتیب بھی غلط ہے (تفصیل کا بیم وقع نہیں ہے)۔

ہر صفح پر چار کالم ہیں۔ پہلے کالم میں لفظ یا مرکب کا اندراج ہے، دوسرے میں ما خذِ زبان کا مخفف حرف ہے جس کی تفصیل یہ ہے:

> س بننسکرت ه: هندی ان:اگریزی ف:فارس ع:عربی -ازار دو

تیسرے کالم میں قواعدی حیثیت کھی گئی ہے، مثلاً اسم کے ساتھ مذکر یا مونث کھا ہے اور افعال کے ساتھ لازم یا متعدی کھیا ہے۔ صفت کے لیے''صف'' کا مخفف اور متعلق فعل (adverb) کے لیے''مف'' کا مخفف کھیا گیا ہے۔ چوتھے کالم میں معنی ہیں جوقد یم رواج کے مطابق بیشتر مترا دفات کی صورت میں ہیں اور تشریح (جولغت نویس کا اصل اور سب سے مشکل کام ہے) کم ہی اندراجات کے ساتھ کھی گئی ہے۔ بعض مقامات پر دوسرا اور تیسرا کالم خالی چھوڑ دیا گیا ہے۔ غالبًا مولف یا کا تب کواس کے ممل کرنے کا موقع نہ کی سکا۔

بہر حال، چند خامیوں سے قطع نظر، قاموں الہندائیک بڑا کارنامہ ہے اوراس پر راجیسور راو اصغر کو جتنا خراج تحسین پیش کیا جائے کم ہے (گویہ حقیقت ہے کہ راجا صاحب نے اپنی مدد کے لیے بڑی تعداد میں منشی رکھے تھے، جیسا کہ قدرت نقوی نے بھی نشان دہی کی ہے لیکن ایسے عظیم الشان کام کسی فردواحد کے بس کے ہوتے بھی نہیں ہیں )۔

اس لفت سے اردولغات کی تدوین میں بھی مدد لی جاسکتی ہے۔ کسی قومی علمی ادارے یا جامعہ کرا چی کوچا ہے۔ کسی قومی علمی ادارے یا جامعہ کرا چی کوچا ہے۔ کرا چی کوچا ہے۔ کہ اس کی اشاعت کی کوشش کرے تا کہ اردو کی ایک اور خطیم اور خینم لفت سامنے آسکے۔ تعشد سکھو: جامعہ کرا چی کے مرکزی کتب خانے محمود حسین لائبریری کے لائبریرین ، ڈپٹی لائبریرین اور ماتحت عملے کا خصوصی شکریہ واجب ہے جن کے خصوصی تعاون کے بغیر' قاموں الہند جیسی نا در لفت تک رسائی اور استفادہ ممکن نہ تھا۔

#### حواشي:

- ا سانی مقالات، ص ۱۱۸؛ نیز راجه راجیسور را واصغر: به حیثیت ِلغت نگار، مشموله سه ما بی اردو، کراچی، جولائی تاسمبر ۱۹۸۷ء، ص ۳۹ \_ یبی مضمون کچه کی بیشی کے ساتھ را جیسور را واصغرک'' ہندی اردو لغت''مطبوعہ انجمن ترقی اردو، کراچی، میں بہطور مقد مه شامل ہے۔
  - سے دکن میں اردو،ص ۲۴۵\_
- - - مطبوعه طبع اختر دکن، حیدرآ باددکن، ۱۳۸۱ جحری۔
  - 🛴 نصيرالدين ہاشمي، دکن ميں اردو، ص ٢٣٥؛ نيز قدرت نقوى مجوله بالا؛ زہرار ضوى مجوله بالا۔
- - ۸ اردولغت (تاریخی اصول بر)، ج۱۱، ص۱۷۹
  - مقدمه،القاموس الحديد (مصنفه را جيسور را واصغ )، بحواله زېرارضوي مجوله بالا ، ص۵۴ -
    - واه محوله بالا
- لا ملاحظه بو: سرفرازعلی رضوی ، مآخذات: احوال شعراومشاهیر ، ج۳ ، ص۹۴ ی۳۳؛ نیز قدرت نقوی ، لسانی مقالات ، ص ۸۷ یه ۸۰
  - یا فقوش محوله بالا مس ۱۲۸۱
  - سل دکن میں اردو، ص۲۹۲۔
- س ۱۲۲ راجدا جیسور را واصغی: به حیثیت ِ لغت نگار ، مشموله سه ما بهی ار دو ، کراچی ، جولائی تاسمبر ۱۹۸۷ء ، ص ۲۸ س
  - ه ایضاً ص ۲۹ ۸ ۲۸
  - ۲۴ جالبی، پیش لفظ، ہندی ار دولغت، مرتبه را جیسور را واصغی مطبوعه مقتدره قو می زبان ، اسلام آباد۔
    - کا مثلاً جریدہ کے شارہ ۲۸ (۲۰۰۴ء) کے اندرونی سرورق یر۔
      - ۱۸ لسانی مقالات، ص۸۸\_
- وا '''بے یار''سرخ روشائی سے درج ہے، غالبًا نظرِ ثانی میں اضافہ کیا گیا ہے ورنہ اصل اس جلد کا آخری لفظ''نییا''ہی تھا۔
- مع '' رپر بھاونت'' برنو یں جلد کے اختتام کے بعد دسویں جلد کا پہلالفظ'' پر بھات'' ہے کیکن بیر تیب غلط ہے، جبیبا کہ اویر'' قاموں الہند': ایک مختصر تقیدی جائز ہ'' کی سرخی کے تحت میں عرض کیا گیا ہے۔
- ، ' دمینی'' کا اضافہ سرخ روشنائی ہے کیا گیا ہے کیکن اسے بیپی کے بعد لکھا گیا ہے حالاں کہ بہر متیب

حروفِ مجي پيئي پيلے آنا چاہيے۔

۲۲ جلد ۱۷ کے آخر میں کچھ صفحات خالی بھی ہیں جن پر ۱۲۴۲ تک شار کے ہند سے درج ہیں کیکن انھیں سادہ ہونے کے سبب یہاں شار میں نہیں لیا گیا۔

٢٣ چھيدويں جلد كے ابتدائى 17 صفحات ناپيد ہيں اوراس ليے اس جلد كا آغاز زا ("سے ہواہے۔

سینالیسویں جلد میں جلد میں جلد سازی غلطی ہے کچھ صفحات آگے پیچھےلگ گئے ہیں اور بظاہر جلد کا آغاز صفح نمبر ۱۲۸ ہے ہور ہا ہے لیکن دراصل صفحات پورے ہیں اور پہلے صفح کا نمبر ۲۵۵ ہے جوآگے لگا دیا گیا ہے اوراس صفح پر پہلا اندراج صفح کا کونا پھٹ جانے کے سبب پڑھانہیں جاسکتا البتہ پیلفظ 'جکل'' کے ذیلی مرکبات میں سے کوئی ہونا چاہیے۔اس کے آگے معنی کے کالم میں کھا ہے''صف بندی میں فرق آجانا، نشست کا انتظام بے قاعدہ ہوجانا'' گویا یہ اندراج مثلاً'' مجلس کا بے ترتیب ہوجانا'' ہوسکتا ہے۔ پہلے چارا ندراجات صفح کے پھٹ جانے کے سبب پڑھے نہیں جاسکتے۔البتہ اس جلد کا پانچواں اندراج ''مجلس گفتن' ہے معنی دیے ہیں: وعظ کہنا، تھیجت کرنا۔

#### فهرستِ اسناد:

- ل ل اردولغت بورڈ،اردولغت ( تاریخی اصول پر )، ج ۱۱،مطبوعه اردولغت بورڈ، کراچی، ۱۹۹۰ -
- تى اصغى، راجىيور راو، قاموس الهند، ۵۵ جلدى، غيرمطبوعه محفوظه مركزى كتب خانه، جامعه كراچى -
  - ٣ اصغر،را جيسورراو، مجمع الالفاظ،مطبوعه طبع اختر ِ دکن،حيدرآ بادد کن،١٣٨١ هجري -
- م تمکین کاظمی، حیررآباد کی چنژ مخصیتیں، مشموله نقوش، لا هور، شخصیات نمبر، ۲۵، کتوبر ۱۹۵۷ء، شاره ۷۹،۲۹ م
  - <u> ه</u> زهرارضوی، را مبیثور را داصغر، مشموله سه مایی ار دونامه، کراچی، جنوری ۱۹۷ء، شاره ۳۵ \_
  - ی سرفرازعلی رضوی، مآخذات:احوال شعراومشاهیر، ج۳،انجمن ترقی اردو، کراچی،۱۹۸۷ء۔
  - کے شعبہ تصنیف و تالیف، جریدہ، شارہ ۲۲۰۲۰، مطبوعہ شعبہ تصنیف و تالیف، جامعہ کراچی۔
- کے قدرت نقوی، سید، را جیسور راو اصغر: بحثیت لغت نگار، مشموله سه ماہی اردو، کراچی، ج۳۳، شاره ۳، جولائی تائتبر، ۱۹۸۷ء، انجمن ترقی اردو، کراچی۔
  - و قدرت نقوی، سید، لسانی مقالات، مقتدره تو می زبان، اسلام آباد، ۱۹۸۸ء -
- ا قدرت نقوی،سید، (مرتب)مقدمه، هندی اردولغت (مولفه را جیسور راواصغر)، انجمن ترقی اردو، کراچی، ۱۹۹۷ء -
- الے نبی ہادی، (Dictionary of Indo-Persian literature (Nabi Hadi)، اندرا گاندهی نیشنل سنٹرفوردا آرٹس، دبلی، ۱۹۹۵ء۔
  - ال نصیرالدین ہاشمی ، دکن میں اردو ، ترقی اردو بیورو، د ہلی ، ۱۹۸۵ء۔

# اختر الایمان کی مرداب کی کچھ نظموں کے حوالے

اردوادب میں خودشاعروں کی اپنے شعر کی تشریح کی مثالیں عام تو نہیں ہے، مگر نایاب بھی نہیں ہے، مگر نایاب بھی نہیں ہیں۔غالب (1869-1893) نے غالب کو کھھا جوگا کہ ان کا بیشعران کی سمجھ میں نہیں آیا:

ہتی ہماری اپنی فنا پر دلیل ہے یاں تک مٹے کہ آپ ہم اپنی قتم ہوئے

غالب نے میرمہدی کو 22 اگست 1863 کو کھا '' پہلے سیمجھوکہ تم کیا چیز ہے۔ ہاتھ یاؤں کسے ہیں۔ رنگ کیسا ہے۔ جب بینہ بتا سکو گے تو جانو گے کہ قتم جسم وجسمانیات میں سے نہیں ہے۔ ایک اعتبارِ محض ہے۔ وجوداس کا صرف تعقل میں ہے۔ سیمرغ کا سااس کا وجود ہے۔ لینی کہنے کو ہے و کیفئے کو نہیں۔ پس شاعر کہتا ہے کہ جب ہم آپ اپنی قتم ہو گئے تو گویا اس صورت میں ہمارا ہونا ہمارے نہ ہونے کی دلیل ہے۔''

غالب کے شارحین میں سے ضرف تین شارحین، غلام رسول مہر (1971-1895)، یوسف سلیم چثتی (1984-1896) اور حمید اللہ ہاشی (ولا دت 1939) نے اس شعر کی تشریح میں غالب کا بیان نقل کیا ہے۔ نظم طباطبائی (1933-1852) اور باقی بہت سوں نے تقریباً وہی بات کہی ہے کہ ہماری ہستی کا وجود برائے نام ہے، یعنی صرف قسم کھانے کے لیے۔ مثلاً بیخو دمو ہانی (1940-1883) کلصے ہیں کہ' ہماری ہستی ایس ہے جیسے کسی کے پاس کوئی چیز قسم کھانے بھر کی ہو۔ یعنی ہماری ہستی برائے نام ہے۔'' پچھ شار حین، مثلاً جوش ملسیانی (1976-1883) کا مطلب قابلِ قبول نہیں لگتا کہ ہمارا وجود اتنامٹ گیا ہے کہ قسم کھانے کو بھی نہیں رہا'' گویا ہم آپ اپنی قسم بن گئے۔'' جہارا وجود اتنامٹ گیا ہے کہ قسم کھانے کو بھی نہیں رہا'' گویا ہم آپ اپنی قسم بن گئے۔'' جدید ارد و شاعروں میں صرف اختر الایمان نے اپنی نظموں کے محرک اور ان کی علامتوں کی

نشاندہی با قاعدہ اپنے سب مجموعوں کے دیباچوں میں کی ہے، سوائے پہلے مجموعے' گرداب کے۔ اکثر ناقدین نے، غالب کی اپنی تشریح کی طرح، اختر الایمان کے بیانات سے استفادہ کرنا آسان سمجھا۔ شاید یہی وجہ ہے کہ ان کی نظموں کے بارے میں جتنا لکھا گیا ہے اقبال (1873-1873) کے بعد کے کسی اردوشاعر کے کلام کے بارے میں نہیں لکھا گیا۔

اختر الایمان نے اپنی خودنوشت سواخ عمری میں کچھالیے واقع بیان کیے ہیں جن سےان کی کچھ نظموں یانظموں کے کچھ حصوں کے محرکات کا اشارہ ملتا ہے۔

چوں کہ اختر الا بمان کی نظموں کے بارے میں خودان کے بیانات، سوائح عمری کے واقعات اور مختلف ناقد وں کی تحریریں بھری ہوئی تھیں، مجھے ان کے حوالوں کو نظموں کے ساتھ ترتیب وار کی کا رنے کا خیال آیا، کہ اس سے نظموں کو پڑھنے اور سجھنے میں آسانی ہوگا۔ یہی محرک ہے زیر نظر تحریکا ۔ اس میں نظموں کے یک سطری اور سرسری تجرے شامل نہیں کیے گئے جیسے مثال کے طور پر وزیر آغا (2010-1922) کے ہیں۔ جہاں جہاں ممکن تھا نظم کی پہلی اشاعت کی تاریخ بھی درج کر دی گئی ہے۔

اختر الایمان کی نظموں کے حوالوں کی بیر پہلی قسط ان نظموں پر بنی ہے جو مجموعہ گرداب میں شامل ہیں ، بیر مجموعہ 1943 میں چھپا تھا۔اگلی قسطوں کی تالیف جاری ہے۔اگر مکمل ہوگئی تو کتاب کی شکل میں پیش کی جائے گی۔

پہایظم' مجرم' گرداب میں شامل نہیں ہے، مگراس لیے اہم ہے کہ بیشاعر کی نظم نگاری کا پہلا موڑ ہے۔

#### مح م

سے بتا کیا زندگی سے بھاگ کر آیا ہے تو؟

بال الجھے، سانس اکھڑی تھرتھراتا ہے بدن

ست نبضیں، چال دھیمی، بات میں بگانہ پن

قبر کی طرح بھیانک آئھ، خشہ پیرہن

یہ ترا چبرہ ہے یا لپٹا ہوا کورا کفن

سے ترا چبرہ ہے یا لپٹا ہوا کورا کفن

سے ترا چبرہ سے ڈر کر اڑکھڑا جاتا ہے تو؟

وششِ پیہم سے ڈر کر اڑکھڑا جاتا ہے تو

زندگی کا نام س کر بوکھلا جاتا ہے تو

سانس کو نشتر سمجھ کر تلملا جاتا ہے تو ایک گہری خامشی میں ڈوبتا جاتا ہے تو سے بتا کیا زندگی سے بھاگ کر آیا ہے تو؟ جس طرح سے قیمتی شیشے میں آجاتا ہے بال جس طرح اک فاحشہ عورت کو شوہر کا خیال جس طرح ہو اک جواں ہوہ کی دنیا کو زوال تیری پیشانی یہ یوں جھرا ہوا سا ہے ملال سے بنا کیا زندگی ہے بھاگ کر آیا ہے تو؟ جس طرح لوٹی ہوئی موجوں کے دل میں اضطراب جس طرح ناکام حملے یہ تڑیا ہے عقاب جس طرح اک دائی سوزش میں جاتا ہے شاب اس طرح تیرے لبوں یر لڑکھڑاتا ہے جواب سے بتا کیا زندگی ہے بھاگ کر آیا ہے تو؟ عزم آخر خود کشی ہے زیست کا مجم ہے تو آدمیٰ ہوتا مٹا دیتا فریپ رنگ و بو زندگی ہے اک فریضہ اک ملسل جتجو تیری پلکوں پر نظر آتا ہے پیےکا سا لہو چے بتا کیا زندگی سے بھاگ کر آیا ہے تو؟ ماضی و فردا یہ ہے چھایا ہوا کیسر دھواں رات دن کیچه بهی نهین، سود و زیان سود و زیان ایک ناکامی سی ہے سود و زیاں پر نوحہ خواں کیا مٹایا حابتا ہے آدمیت کا نشاں چے بنا کیا زندگی سے بھاگ کر آیا ہے تو؟ زندگی نازک ادا محبوب کا بستر نہیں بارِغم ہے تیرے شانوں پر کسی کا سر نہیں وسعتِ عالم ہے ابواں جس کے بام و در نہیں

ساری دنیا دکھے لی تو پھر بھی اسکندر نہیں پچے بنا کیا زندگی سے بھاگ کر آیا ہے تو؟

ینظم پہلی بار'ساقی' کے فروری 1942 کے شارے میں 'مجرم' کے عنوان سے چپی تھی۔ بعد میں اختر الا یمان نے لا ہور کے رسالے' اوبی ونیا' میں چپنے کے لیے اسے' فرار' کے عنوان سے میرا جی (49-1912) کو بھتے دیا ، جو انھوں نے اس مختصر سے نوٹ کے ساتھ واپس کر دی:''جس عالم میں نظر ثانی سیجے'' ۔ بیظم اختر الا یمان کی شاعری کا فیصلہ کن موڑ تھا۔ میرا جی کے نوٹ سے انھیں اندازہ ہوا کہ اب تک ان کی شاعری روایتی تھی۔ اپنا مقام بنانے کے میرا جی کے نوٹ سے انھیں اندازہ ہوا کہ اب تک ان کی شاعری روایتی تھی۔ اپنا مقام بنانے کے لیے انھیں کچھاور کر نا پڑے گا۔ اختر الا یمان نے نظم مجموعے میں شامل نہیں کیا۔ انھوں نے اپنی خودنوشت سوانے عمری میں لکھا ہے کہ جب بیظم دبلی کے این کلوعر بک کالج میں انھوں نے اپنی خودنوشت سوانے عمری میں لکھا ہے کہ جب بیظم دبلی کے این گلوعر بک کالج میں 1942 میں پڑھی گئی تو مشاعر ہے کے صدر پر وفیسر اشتیاق قریثی نے یہ کہہ کررکوادی کہ '' بیظم خش

#### نقش یا

یہ نیم خواب گھاس پر اداس اداس نقش پا
گھل رہا ہے شبنی لباس کی حیات کو
وہ موتیوں کی بارشیں فضا میں جذب ہو گئیں
جو خاکدان تیرہ پر برس رہیں تھیں رات کو
یہ رہروانِ زندگی خبر نہیں کہاں گئے
وہ کون سا جہان ہے، ازل نہیں ابد نہیں
دراز سے دراز تر ہیں حلقہ ہائے روز و شب
یہ سرکزِ نگاہ پر چٹان سی کھڑی ہوئی
ادھر چٹان سے پرے وسیع تر ہے تیرگی
ادھر چٹان سے برے وسیع تر ہے تیرگی
ادھر چٹان سے برے وسیع تر ہے تیرگی
اسے بھلانگ بھی گیا تو اس طرف خبر نہیں
عدم خراب تر ملے، نہ موت ہو نہ زندگی
عدم خراب تر ملے، نہ موت ہو نہ زندگی
عدم خراب بر جاہتا ہوں بندشوں کو توڑ دوں
گر یہ آہئی رہن، یہ حلقہ ہائے بندگی

لیٹ گئے ہیں پاؤل سے اہو میں جذب ہو گئے
میں نقش پائے عمر ہوں، فریب خوردہ خوثی
کوئی نیا اُفق نہیں جہاں نظر نہ آ سکیں
یہ زرد زرد صورتیں، یہ ہڈیوں کے جوڑ سے
ہوا کے بازوؤں کاش آئی تاب آ سکے
دکھا سکیں وہ عہد نو ہی زندگی کے موڑ سے

یظم اختر الایمان کے نئے دور کی پہلی نظم تھی،اس لیے کہ اس سے پہلے کھی ہوئی نظموں سے شاعر دست کش ہوگیا تھا۔ 'یا دول' کے دیبا ہے میں انھوں نے لکھا ہے:'' ایک مدت گزرگئی لکھنا لکھانا ختم ہوگیا۔اس کی جگہ پڑھنے کی طرف توجہ دی مگر بھی بھی بڑی البحض ہوتی تھی۔ایک خلش کا احساس۔ جی پچھ کرنے کو چا ہتا تھا مگر پچھ بجھ میں نہیں آتا تھا کیا کیا جائے۔ لکھنے لکھانے اور شعر گوئی کے سلسلے میں کسی سے مشورہ نہیں کیا تھا۔وحشت اس درجہ بڑھی کہ سرمنڈوا دیا۔ جب پڑھنے سے جی اچا ہوتا ورزش کرتا۔ جب سے جی اچا ہوتا ورزش کرتا۔ جب سے جھر سے نکل جاتا ممیلوں ننگے پاؤں گھاس پر دوڑتا۔ کسی بلند جگہ پر کھڑا ہوکر خطابت کی مشق کرتا اور دن بھراور رات بھر دتی کی سڑکوں پر بھٹکتا پھرتا۔

یہ نیم خواب گھاس پر اداس اداس نقشِ پا کچل رہا ہے شبنمی لباس کی حیات کو وہ موتیوں کی بارشیں ہوا میں جذب ہو گئیں جو خاکدانِ تیرہ پر برس رہی تھیں رات کو

ينظم ميري موجوده شاعري كا آغازهي -''

ہمت ممکن ہے کہ اوس میں بھیگی ہوئی گھاس پر پیروں کے نشان کا اشارہ زندگی اور موت کے کبھی ختم نہ ہونے والے چکر کی طرف ہو۔اس نظم کے بارے میں اختر الایمان نے اپنی خود نوشت سوانح عمری میں لکھا ہے: ''ایک روز میں کوٹلہ فیروز شاہ میں ننگے پاؤں گھاس پر ٹہل رہا تھا۔ اچا تک میرے ذہن میں ایک نظم آئی، جس کا پہلامصرع تھا:

''یہ نیم خواب گھاس پر اداس اداس نقشِ پا ''یہ وجود وعدم کا مسلمہ مجھے ہمیشہانگیخت کرتار ہتا ہے۔ میں نے اس نظم کو نقشِ پا' کا عنوان دیا۔ کوٹلہ کے کھنڈر اس کے محرک تھے۔ میں نے وہ نظم ادبی دنیا' کو بھیج دی۔ میراجی نے اسے بہت سے تعریفی جملوں کے ساتھ ادبی دنیا میں شائع کردی اوراس دن
سے میر سے ان کے درمیان ایک وہنی رابطہ ہو گیا جوان کے آخری وقت تک رہا ہے۔'
میراجی (49-1912) نے اس نظم کے بارے میں بیلکھا ہے:'' اختر الا بمان کے کلام کود کھتے
ہوئے اس کے پہلے مجموع وی گرداب کی نظموں کے زمانے سے ہی مجھے اس بات کی ٹو ہ رہی ہے کہ
ہوئے اس کے پہلے مجموع وی گرداب کی نظموں کے زمانے سے ہی مجھے اس بات کی ٹو ہ ورایک کی تو
ہمزی ایک پیاس کا احساس مجھے ہمیشہ ہوتار ہا۔ اختر الا بمان کی پہلی نظم جو میں نے دیکھی تھی وہ نقش پا
تھی۔ اس سے شاعر کا تصور کچھاس طرح کا بندھا تھا جسے کوئی شخص کھڑ سے کھڑ سے زمیس کی طرف د کھ
ر باہو ۔ یا گرچل رہا ہوتو آئکھیں جھکا ئے آہتہ ہے ہو میں ہوا ور بیتصور مرکوز اور جامد تھا۔''

#### موت

"كون آواره ہواؤں كا سبكسار ہجوم؟ "آه احساس کی زنجیر گران توٹ گئی اور سرماية انفاس پريشال نه رما میرے سنے میں الجھنے گئی فریاد مری زنگ آلود محبت کو مخجے سونی دیا کھٹکھٹاتا ہے کوئی در سے دروازے کو مُمُماتا ہے مرے ساتھ نگاہوں کا چراغ" ' ''اس قدر ہوش سے بیگانہ ہوئے جاتے ہو'' ''تم چلی جاؤ یہ دیوار پہ کیا ہے رقصاں میرے اجداد کی بھٹکی ہوئی رومیں تو نہیں پھر نگاہوں یہ امنڈ آیا ہے تاریک دھواں ممماتا ہے مرے ساتھ یہ مایوں چراغ آج ملتا بنہیں افسوس پٹنگوں کا نشاں میرے سینے میں الجھنے لگی فریاد مری ٹوٹنے والی ہے انفاس کی زنجیر گراں توڑ ڈالے گا یہ کمبخت مکاں کی دیوار اور میں دب کے اسی ڈھیر میں رہ جاؤں گا''

"جی الجھتا ہے مری جان یہ بن جائے گن '' تھک گیا آج شکاری کی کماں ٹوٹ گئی لوٹ آیا ہوں بہت دور سے خالی ہاتھوں آج اميد كا دن بيت گيا شام موئي زندگی آه پیر موہوم تمنا کا مزار میں نے جاہا بھی مگرتم سے محبت نہ ہوئی"، '' کہہ چکے اب تو خدا کے لیے خاموش رہو'' ''ایک موہوم سی خواہش تھی فلک چھونے کی زنگ آلود محبت کو تخیے سونی دیا سرد ہاتھوں سے مری جان مرے ہونٹ نہسی گر مجھی لوٹ کے آجائے وہی سانولی رات خشک آئھوں میں جھلک آئے نہ بے سودنمی . زلزله اف بیه دهاکا بیه متلسل دستک بے امال رات مجھی ختم بھی ہو گی کہ نہیں اف یه مغموم فضاؤل کا المناک سکوت میرے سینے میں دبی جاتی ہے آواز مری تیرگی اف یہ دھندلکا مرے نزدیک نہ آ یہ مرے ہاتھ یہ جلتی ہوئی کیا چیز گری آج اس اشک ندامت کا کوئی مول نہیں آه احساس کی زنجیر گران ٹوٹ گئی اور یہ میری محبت بھی مجھے جو ہے عزیز کل بیہ ماضی کے گھنے بوجھ میں دب جائے گی'' '' کون آیا ہے ذرا ایک نظر دیکھ تو لو'' '' کیا خبر وقت دبے پاؤں کچلا آیا ہو زلزلہ اف می<sub>ہ</sub> دھاکا میہ مسلسل دستک کھٹکھٹا تا ہے گوئی در سے دروازے کو اف بيه مغموم فضاؤل كا المناك سكوت'

''کون آیا ہے ذرا ایک نظر دیکھ تو لؤ' ''توڑ ڈالے گا یہ کمبخت مکاں کی دیوار اور میں دب کے آئ ڈھیر میں رہ حاوٰل گا''

اس نظم کے بارے میں اختر الا یمان نے یہ لکھا ہے: ' دنظم ' موت 'ان اشعار پرختم ہوتی ہے (جواو پر درج ہیں)۔ ان دونوں نظموں ( 'موت' اور 'مہو') کا ماحول مغموم ، گھٹا ہوا اور موت سے پُر محسوں ہوتا ہے۔ محسوس ہی نہیں ہوتا ، ہے بھی۔ یہ دونوں نظمیں الیمی ہیں جن کے اگر علامیہ کونظر انداز کر دیا جائے تو سیر ھی بھی ہیں ۔ 'مہو' ایک ویران مجد کا خاکہ ہے اور 'موت' ایک چھوٹا سامنظوم در انداز کر دیا جائے تو سیر ھی بھی ہیں ۔ 'مہو' ایک ویران مجد کا خاکہ ہے اور نموت' ایک چھوٹا سامنظوم در امد جس میں تین کر دار ہیں: (ا) مرد ، (۲) ، مورت اور (۳) ، دستک مرد بیار ہے، بستر مرگ پر ہے اور نرزع کے عالم میں ہے۔ عورت اس کی مجبوبہ ہے اور مرد کواس خیال سے باز رکھنا چاہتی ہے جو اس پر برحادی اور مسلط ہوگیا ہے۔ اور دستک ایسی آ واز ہے جو مسلسل درواز سے پر سنائی دے رہی ہوالوں کے مامول کی ہیں ہیں اضافہ کر رہی ہے۔ ان نظموں کے جس ماحول اور فضائے سرسری پڑھنے والوں کے دہن میں بیدا کیا کہ مینی نظمیس ہیں جن کا رواج ہماری شاعری میں اٹھارہ سال پہلے بھی نہیں تھا اور آج بھی نہیں ہے۔ کہن میں اٹھارہ سال پہلے بھی نہیں تھا اور آج بھی نہیں ہوتی ۔ ہی شہیں ہیں ۔ مجبوبہ جھوڈی تسلیاں ہیں اور مسلسل دستک وقت کی وہ آ واز ہے جو بھی بند نہیں ہوتی۔ ہی شہیں خوالی کی کہا کی قبیل ہوتی ہیں ہوتی۔ ہیشہ ہیں ۔ محبوبہ جھوڈی تسلیاں ہیں اور مسلسل دستک وقت کی وہ آ واز ہے جو بھی بند نہیں ہوتی۔ ہیشہ نزیگی کے درواز کے کوشکھٹاتی رہتی ہے اور کمین اگر اس کی آ واز کونہیں سنتا تو وہ اس مکان کوتوڑ ڈ التی ہے ۔ اور اس کی عگر میان کوتوڑ ڈ التی ہے ۔ اور اس کی کو جو بہ نم کان کوتوڑ ڈ التی ہے ۔ اور اس کی کوتوڑ کو التی ہے ۔ اور کین اگر اس کی آ واز کونہیں سنتا تو وہ اس مکان کوتوڑ ڈ التی ہے۔ اور اس کی کوتوڑ ڈ التی ہے۔ اور اس کی کوتوڑ کوتوڑ کی گوروان کی کوتوڑ کوتوڑ کوتوڑ کوتوڑ کوتوڑ کوتوڑ کی کوتوڑ کوتوٹ کی وہ آ واز ہے جو کھی بند نہیں ہوتوڑ کوتوڑ ڈ والتی ہے۔ اور کوشک کی کی کوتوڑ کوتوڑ کوتوں کوتوڑ کوت

مام طور سے ناقدین نے اس نظم کا تجزیہ کرنے میں اختر الایمان کے اوپر لکھے ہوئے بیان سے استفادہ کیا ہے۔ ہاں، خلیل الرحمٰن اعظمی (78-1927) نے یہ کھا ہے کہ اس نظم میں مرد، جواس کا بنیادی کر دار ہے، اس نظام ہم ہندگی علامت ہے جوموت وحیات کی سخاش میں بہتا ہے ﴾ کا بنیادی کر دار ہے، اس نظام ہم ہندگی علامت ہے جوموت وحیات کی سخاش میں بہتا ہے۔ دہ کھتی ہیں: زاہدہ زیدگی (2011-1930) کو اختر الایمان کی تشریح سے اختر الایمان کی تشریح سے داور پہلی قر اُت میں تو ایک چیستاں سی معلوم ہوتی ہے اور اس کی گر ہیں کھولنے کے بعدا یک رفت آمیز جذباتی خیال کے سوا پچھ ہاتھ نہیں آتا۔ اور اختر الایمان کا بینٹری بیان کہ مرد مرتی ہوئی اقدار کی ، عورت جھوٹی تسلیوں کی اور دستک وقت کی علامت ہے، مرتی ہوئی اقدار کی ، عورت جھوٹی تسلیوں کی اور دستک وقت کی علامت ہے،

قابلِ قبول نہیں۔ کیونکہ اس نظم میں' دستک' توایک علامتی کر دارضر ورہے جسے موت یا وقت سے قبیر کیا جاسکتا ہے کین مر داور عورت اس قتم کا علامتی وجود نہیں رکھتے۔''

کی مصنّفین نے لکھا ہے، اور مجھے ان سے اتفاق ہے، کہ شاعر کا بیان خودا پی تخلیق کے بارے میں بھی گمراہ کن بھی ہوسکتا ہے۔ایک مصاجبے میں میں نے اختر الایمان سے اس کا ذکر بھی کیا تھا، جس کے کچھ مکا لمے ذیل میں درج ہیں۔

بیدار بخت: آپ کی نظموں میں کئی علامتیں ہوتی ہیں۔مثلاً 'باز آمد' میں رمضانی قصائی ہے، جسے آپ nuthless time کی علامت کہتے ہیں۔ پڑھنے والے کے ذہن میں ممکن ہے وہ کسی اور چزکی علامت ہو۔

اختر الایمان: اس کے ذہن میں کچھ بھی آئے، میں تو صرف وہی کہوں گا جو میں نے اپنے ذہن میں رکھ کر کہاتھا۔

بیدار بخت: مگر کیا پیضروری ہے کہ پڑھنے والے کے ذہن میں وہی آئے جوآپ کے ذہن میں تھا۔ اختر الا بمان:اگراس کے ذہن میں truthlesstime کی علامت نہیں آتی تو نظم کا اثر کم ہوجائے گا۔ بیدار بخت: یوں بھی تو ہوسکتا ہے کہ پڑھنے والے کے ذہن میں جوعلامت آئے اس سے نظم کے معنی کا رخ ہی بدل جائے۔

اختر الایمان: اس کا پڑھنے والے کوحق پہنچتا ہے۔ میں نے تو یہ بھی کہا ہے کہ کوئی بھی ادبی تخلیق جب جب جب کہا ہے کہ کوئی بھی ادبی تخلیق جب جب علی جب علی ہوتی ہے یا چھیتی نہیں وہ اس کی ملکیت ہوتی ہے۔ جب چھیت نہیں وہ اس کی ملکیت ہوتی ہے۔ جب شاعری پبلک پر اپر ٹی ہوجاتی ہے تو وہ وہ public property ہوجاتی ہے۔ جب شاعری پبلک پر اپر ٹی ہوجاتی ہوجاتی ہے تو لوگوں میں اس کا وہ در دنہیں ہوتا جو شاعر کو ہوتا ہے۔ میں اپنی نظم کے ساتھ بہت ون سوچا ہے۔ انسان میں اس پر کام کیا ہے، بہت دن سوچا ہے۔ انسان میں بار پڑھا اور پڑھنے میں جو تصور ذہمن میں آیا، بس اسے پکڑ لیا۔ اس کو گھر پڑھیں، کوشش کریں ہے جھنے کی کہ شاعر نے کیا کہا ہے۔ تو یہ پڑھنے والانہیں کرتا۔ بیدار بخت: مگر اختر بھائی اچھی شاعری کی تو گئی تہیں ہوتی ہیں۔ کوئی کسی تہہ تک پہنچتا ہے، کوئی کسی تہہ تک پہنچتا ہے، کوئی کسی

اختر الایمان: مجھے کوئی اعتراض نہیں اگر پڑھنے والا میری نظم کو کسی طرح بھی سمجھے۔ مگرا گرمجھ سے یو الایمان : ا یو چھاجائے گاتو میں یہی کہوں گا کہ میں نے یہ بات کہی تھی نے گویا میرے موقف کو محجے ثابت کرنے کے لیے، خالد جاوید نے، جو موت کی کتاب بیسے غیر معمولی ناول کے مصنف ہیں، اختر الایمان کی نظم 'موت' کو کوئی علامتی نظم سمجھنے کی بجائے صرف 'موت کی نظم' سمجھا۔ ۱۸ صفحوں پر پھیلا ہوا بیا یک ایسا خوب صورت تجزیہ ہے، جس کی مثال میں نے اردو میں نہیں دیکھی، میراجی کے تجزیوں میں بھی نہیں (اس نظم میں، میراجی، ساقی بک ڈیو، نے اردو میں نہیں دیکھی، میراجی کلھ سکتے تھے کہ'' نیظم اتنی ہی پر اسرار ہے جتنی موت پر اسرار ہوتی ہے' ۔ اس تجزیے کا اختتا م انھوں نے اس غیر معمولی جملے سے کیا ہے جوکوئی صوفی، سادھویا سنت ہیں کہہسکتا تھا:'' یہ اور بات ہے کہ کچھلوگ مرنا نہیں جا ہے کیوں کہ انھیں جینا نہیں آتا ہے''

مسجد

دُور برگد کی گھنی جھاؤں میں خاموش و ملول جس مبلہ رات کے تاریک کفن کے پنچے ماضی و حال، گنهگار نمازی کی طرح اپنے اعمال پہ رو لیتے ہیں چیکے ایک ویران سی مسجد کا شکستہ سا کلس یاں بہتی ہوئی مدّی کو تکا کرتا ہے اور ٹوٹی ہوئی دیوار یہ چنڈول مجھی گیت پیما سا کوئی چھٹر دیا کرتا ہے گرد آلود چراغول کو ہوا کے جھونکے روز متّی کی نئی تہہ میں دبا جاتے ہیں اور جاتے ہوئے سورج کے وداعی انفاس روشنی آکے در پیوں کی بجھا جاتے ہیں حسرتِ شام و سحر بیٹھ کے گنبد کے قریب ان بریثان دعاؤں کو سُنا کرتی ہے جو ترتنی ہی رہیں رنگِ اثر کی خاطر اور ٹوٹا ہوا دِل تھام لیا کرتی ہے! یا ابایل کوئی آمد سرما کے قریب اِس کو مسکن کے لیے ڈھونڈ لیا کرتی ہے

اور محرابِ شکته میں سمٹ کر پہروں داستاں سرو ممالک کی کہا کرتی ہے ایک بوڑھا گدھا دیوار کے سائے میں بھی اونکھ لیتا ہے ذرا بیٹھ کے جاتے جاتے یا مسافر کوئی آجاتا ہے، وہ بھی ڈر کر ایک کمی کو گھہر جاتا ہے آتے آتے! فرش جاروب کثی کیا ہے سمجھتا ہی نہیں کالعدم ہوگیا تشبیح کے دانوں کا نظام طاق کیں شمع کے آنسوں ہیں ابھی تک باتی اب مصلّے ہے نہ منبر، نہ مؤذن، نہ امام آ کے صاحب افلاک کے پیغام و سلام کوہ و در اب نہ سنیں گے وہ صدائے جبریل اب کسی کعبہ کی شاید نہ بڑے گی بنیاد کھوُگی دشتِ فراموثی میں آواز خلیل چاند بھیکی سی ہنس ہنس کے گزر جاتا ہے . ڈال دیتے ہیں ستارے ڈھلی حیادر اپنی اس تگار ولِ بروال کے جنازے پہ بس اک چشم نم کرتی ہے شبنم یہاں اکثر اپی ایک مَیلا سا، اکیلا سا، فسرده سا دیا ۔ روز رعشہ زدہ ہاتھوں سے کہا کرتا ہے تم جلاتے ہو، تبھی آکے بچھاتے بھی نہیں ایک جلتا ہے مگر ایک بجھا کرتا ہے تیز بدّی کی ہر اک موج تلاظم بردوش چنے اٹھتی ہے وہیں دُور ہے، فانی فانی کل بہالوں گی تجھے توڑ کے ساحل کی قیود اور پھر گنبد و مینار بھی یانی یانی! نظم 'مسجد'ا بنی اولیں شکل میں پہلی بار'ساتی' وسمبر۱۹۴۲ کے شارے میں چھپی تھی۔ایک بند

کے اضافے اور پھی مصرعوں میں ردوبدل کے بعداس نظم کو گرداب میں شامل کیا جو 1943 میں چھپی ۔ آبجؤ کے دیباچے میں اختر الایمان نے اس نظم کے بارے میں لکھا کہ ''دمسجۂ ندہب کا علامیہ ہے اوراس کی ویرانی عام آدمی کی مذہب سے دوری کا مظاہرہ ۔ رعشہ زدہ ہاتھ ندہبیت کے آخری نمائندہ ہیں اور وہ ندی جو مسجد کے پاس سے ہو گر گزرتی ہے وقت کا دھارا ہے جو عدم کو وجود اور وجود کو عدم میں تبدیل کرتار ہتا ہے اور اپنے ساتھ ہراس چیز کو بہا کر لے جاتا ہے جس کی زندگی کو ضرورت نہیں رہتی ۔'' کا

کئی نافدین نے اس نظم کے تجزیے میں اختر الایمان کے اوپر لکھے گئے بیان سے استفادہ بھی کیا ہے اور اتفاق بھی۔ مثلاً خلیل الرحمن اعظمی لکھتے ہیں کہ:'''مبحد'ان قدروں کا استعارہ ہے، جنسیں ہم مذہب کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔ اور اسی نظم میں 'ندی' وقت کی علامت ہے جوفقش گر حادثات بھی ہے اور جو ہراس شے کوفنا کے گھاٹ اتار دیتی ہے، جس کی ضرورت باقی نہ ہو۔ اس نظم میں اختر الایمان نے جس منظر کوا بھارا ہے وہ کچھاس نوعیت کا ہے جس سے ہم گرے کی اللیجی میں دو چارہوتے ہیں۔'' سیا

ساجدہ زیدی (2011-1926) نے بھی اس نظم کے بارے میں تقریباً وہی بات کہی ہے، جو خلیل الرحمٰن اعظمی نے کہی تھی:'' نغور سیجیے کہ مسجد کا کھنڈر دیکھے کررونا صرف عظمت پارینہ کے انہدام کا ہی نہیں بلکہ ایمان وعقیدہ کی اس روشنی کے کھو جانے کا بھی ہے،صدائے جبریل، صاحب افلاک کے پیغام وسلام، آوازِ خلیل اور کعیے کی بنیا دجس کا استعارہ ہیں۔'' میل

زاہدہ زیدی نے بھی اس نظم کے بارے میں تقریباً وہی بات کہی ہے، جوخلیل الرحمٰن اعظمی نے کہی تھی گر انھوں نے مسجد کی علامت میں بیتوسیع بھی کی ہے کہاس کی ویرانی اس کی عام آ دمیوں اور بستیوں سے دوری کا نتیجہ ہے ہے ہے۔

اغلبانظم مبحد کامحرک دہلی کے دریا گئج کی گھٹامسجد تھی جواورنگ زیب کی بیٹی زینت النسا بیٹم نے بنوائی تھی، اور جس کا نام زینت المساجد تھا۔ پچپلی صدی کی چوتھی دہائی میں جب بینظم کھی گئی تھی، یہ علاقہ نسبتاً ویران تھااور جمنااس کے پاس سے بہتی تھی، جس نے بعد میں اپنار خبدل لیا ہے۔ اس بات سے زاہدہ زیدی کے بیان کی تصدیق ہوتی ہے کہ زینت المساجد انصاری روڈ، دریا گئے کے اب بھرے پر سے ملاقے میں پھرسے آباد ہوگئی ہے۔

باقر مہدی (2006-1927) نظم 'مبجد' کو'موت' اور 'تنہائی میں' کے مقابلے میں نسبتاً کمزور سجھتے ہیں، مگریہ بھی کہتے ہیں کہ'' مجھے اس نظم سے اس بات کا سراغ ملتا ہے جس کی مدد سے اختر الایمان نے اپنی انفرادیت کی داغ بیل ڈالی ہے۔ وہ بات ہمارے شاعروں کو معلوم نہ تھی۔
لینی مکا لمے کے انداز میں کئی علامتوں یا ایک علامت کے ذریعے اپنی بات کو پوری وضاحت سے
بیان کرنا اور اس طرح سے کہ نظم کی شعریت بھی قائم رہا اور ڈرامائی کیفیت بھی باقی رہے۔ ارسطو
نیا نے اپنے مکالمات میں یہ خوبی خاص طور سے مدِ نظر رکھی تھی۔ اس سے قاری کی پوری توجہ نظم پر
رہتی ہے۔'اس بیان کے بعد باقر مہدی نے علامتوں کے بارے میں تقریباً وہی بات دہرائی ہے
جواختر الایمان نے اس نظم کے بارے میں کھی تھی۔

تشکیل الرحمٰن کا خیال ہے کہ'' دوعلامتیں' مسجد' اور رُعشہ زدہ ہاتھ' اہم ہیں۔ تیسری علامت 'ندی' علامت نہ بن سکی ہے'' ندی کے علامت نہ بننے کا اعتراض ہے معنی ہے۔ علامت کوئی گھڑی جانے والی چیز نہیں ہے کہ بن سکے یانہ بن سکے ۔اس کا تعلق تو اس تصویر ہے ہے جونظم پڑھنے کے بعد کسی قاری کے ذہن میں ابھرے۔ جیسا کہ زاہدہ زیدی نے لکھا ہے'' پانی کا دھارا وقت کی تیز رفتاری اور روانی کی ایک اساطیری علامت بھی ہے جس کی کار فرمائی مختلف زبانوں کے قدیم اور جدیدا دب میں دیکھی جاسکتی ہے۔'' ہاں بیسوال ضرور اٹھایا جا سکتا ہے کہ اگر تیز 'ندی کی تلاحم بردوش موج' کو'وقت' سے بدل دیا جائے تو کیا نظم سے کوئی معنی برآ مد ہوتے ہیں۔ اس سوال کا جواب تو ظاہر ہے کہ اثبات میں ہے۔ شکیل الرحمٰن کو آخری بند میں 'فانی فانی' کی آواز بھی بجیب بھی ۔خداجا نے بڑھے لکھے لوگ ایسے ہملی اعتراض کس بنا پر کرتے ہیں؟

خواجیسیم اختر نے اختر الا بمان اوران کی شاعری پرایک ضخیم کتاب کھی ہے۔اضوں نے بھی زیرِ نظر نظم کی ندی کی علامت کے بارے تقریباً وہی اعتراض کیا ہے جو شکیل الرحمٰن نے کیا ہے۔ دل چسپ بات یہ کہا اس اعتراض میں ان کے الفاظ بھی تقریباً وہی ہیں جو شکیل الرحمٰن کے ہیں۔ محمد آصف زہری، جضوں نے اختر الا بمان کی دس نظموں کا تفصیلی تجزیہ کیا ہے، شکیل الرحمٰن کے اس خیال سے متفق ہیں کہ ندی ایک متحرک اور کا میاب علامت نہ بن سکی، مگر اضوں نے یہ بھی کے اس خیال سے متفق ہیں کہ ندی ایک متحرک اور کا میاب علامت نہ بن سکی، مگر اضوں نے یہ بھی اعتراف کیا ہے کہ اس فلم میں ''علامتوں کا دہر ااستعال ہوا ہے''، جس کی وجہ سے ظم کو'' ایک وسیح تر تناظر میں بھی دیکھا جا سکتا ہے'' آئیسی اجھے شعر کا ایک وصف یہ بھی ہے کہ وہ کثیر المعانی ہو۔ اختر الا بمان کا یہ اصرار کہ اس لفظ سے صرف ایک بی علامت نگل سکتی ہے، گراہ کن اس لیے ہے کہ اس سے شعر کے معنی محدود ہوجاتے ہیں۔ مجد آصف زہری اگر علامتوں کا دہر ااستعال ہوا ہے' کی اس سے شعر کے معنی محدود ہوجاتے ہیں۔ مجد آصف زہری اگر علامتوں کا دہر ااستعال ہوا ہے' کی اس سے شعر کے معنی محدود ہوجاتے ہیں۔ مجد آصف زہری اگر علامتوں کا دہر ااستعال ہوا ہے' کی اس سے شعر کے می کئی علامت نگل ہیں' تو حسب حال ہوتا۔

نظم مسجد کا چھااور مفصل تجزیہ کو ثر مظہری کا ہے، جس میں انھوں نے نظم کے ایک ایک بند

کی معنویت پرتیمرہ کیا ہے۔ اختر الا بمان کی بتائی ہوئی علامتوں سے ہٹ کرانھوں نے 'برگد کی گھنی چھاؤں' میں 'ماضی کے غاز' کی جھلک دیکھی اور رات' میں 'کفن' کی۔'' مگرانھوں نے یہ کھو کر غلطی کی ہے کہ چنڈول کوروز مرہ میں الو کہتے ہیں، جو منحوس پرندہ مانا جاتا ہے۔' چنڈول' تو ایک خوش آواز تاجدار پرندہ ہوتا ہے جسے فارسی میں' چکاوک' کہتے ہیں۔اختر الا بمان نے اگر چنڈول سے مرادالو لی ہوتی تو وہ بینہ کہتے کہ چنڈول ایک گیت چھڑد یا کرتا ہے۔اردو میں کہیں نہیں سنا کہاتو گا تا ہے۔

کو شر مظہری کا یہ بیان غور وفکر کی وعوت دیتا ہے کہ'' راشد کے بیشتر اور اختر الا بمان کے تقریباً نصف نظمیہ متون پر' جدیدا قبالیت' کارنگ واسلوب حاوی ہے۔'' میں

#### تنهائی میں

میرے شانوں پہ ترا سر تھا نگاہیں نم ناک اب تو اک یادسی باقی ہے سو وہ بھی کیا ہے؟ گھر گیا ذہن غم زیست کے اندازوں میں ر ہتھیلی یہ دھڑے سوچ رہا ہوں بیٹھا كاش ال وقت كوئى پير خميده آكر کسی آزرده طبیعت کا نسانه کهتا! اک دھندلکا سا ہے دم توڑ چکا ہے سورج ون کے وامن یہ ہیں وھتے سے ریا کاری کے اور مغرب کی فناگاہ میں پھیلا ہوا خوں دبتا جاتا ہے ساہی کی تہوں کے پنچے دُور تالاب کے نزدیک وہ سوکھی سی ببول چند ٹوٹے ہوئے وریان مکانوں سے پرے ہاتھ پھیلائے برہنہ سی کھڑی ہے خاموش جیسے غربت میں مسافر کو سہارا نہ ملے اس کے پیچھے سے جمجکتا ہوا اک گول سا جاند أبحرا بے نور شعاعوں کے سفینہ کو لیے میں ابھی سوچ رہا ہوں کہ اگر تُو مِل جائے زندگی گو ہے گراں بار یہ اتیٰ نہ رہے

چند آنو غم گیتی کے لیے، چند نفس ایک گھاؤ ہے جے یوں ہی سے جاتے ہیں میں اگر جی بھی رہا ہوں تو تعجب کیا ہے مجھ سے لاکھوں ہیں جو بے سود جیے جاتے ہیں کوئی مرکز ہی نہیں میرے تخیّل کے لیے اس سے کیا فائدہ جیتے رہے اور جی نہ سکے اب ارادہ ہے کہ پتھر کے ضم پُوجوں گا تاکہ گھبراؤں تو ٹکرا بھی سکوں مر بھی سکوں ایسے انسانوں سے پتھر کے ضم اچھے ہیں ان کے قدموں پہ مجلتاً ہو دمکتا ہوا خوں اور وہ میری محبت پہ مجھی ہنس نہ سکیس میں بھی ہے رنگ نگاہوں کی شکایت نہ کروں یا کہیں گوشتہ اہرام کے سٹاٹے میں جا کے خوابیدہ فراعین سے اتنا پوچھوں ہر زمانے میں کئی تھے کہ خدا ایک ہی تھا اب تو اتنے ہیں کہ حیران ہوں کس کو یوجوں؟ اب تو مغرب کی فنا گاہ میں وہ سوگ نہیں عکسِ تحریہ ہے اک رات کا بلکا بلکا اور کیر سوز دھند ککے سے وہی گول سا جاند اینی بے نور شعاعوں کا سفینہ کھیتا ۔ اُکھرا<sub>یہ</sub> نمناک نگاہوں سے مجھے تکتا ہوا جیسے گھل کر مرے آنسو میں بدل جائے گا ہاتھ پھیلائے ادھر دیکھ رہی ہے وہ ببول سُوچتی ہوگی کوئی مجھ سا ہے کیے بھی تنہا کیما تالاب ہے جو اِس کو ہرا کر نہ سکا؟ یوں گزارے سے گزر جائیں گے دن اینے بھی

یر یہ حسرت ہی رہے گی کہ گزارے نہ گئے خون پی کے پلا کرتی ہے انگور کی بیل گر يَپي رنگ تمنّا تها چُلو يونهي سهي خون پیتی رہی، برطتی رہی کونیل کونیل جھاؤں تاروں کی شگونوں کو نمو دیتی رہی رَم شاخوں کو تھیکتے رہے ایام کے ہاتھ يونهي دن بيت گئے، صبح بهوئي شام بهوئي اب مگر یاد نہیں کیا تھا مآلِ امّید ایک تحریر ہے ہلکی سی لہو کی باقی بیں پھلتی ہے تو کانٹوں کو چھپا لیتی ہے زندگی اینی بریشاں تھی پریشاں ہی رہی حابتا یہ تھا مرے زخم کے اگور بندھیں یہ نہ چاہا تھا مرا جام تہی رہ جائے! ہاتھ پھیلائے ادھر دیکھ رہی ہے وہ بیول سوچتی ہوگی کوئی مجھ سا ہے بیہ بھی تنہا گھر گیا ذہن غم زیست کے اندازوں میں کیما تالاب ہے جو اس کو ہرا کر نہ سکا؟ كاش اس وقت كونى پير خميده آكر میرے شانوں کو تھیکتا غمُ تنہائی میں!

ینظم اپنی اولیں شکل میں' تنہائی' کے عنوان سے رسالے'ایشیا' کے تمبر،اکتو بر۱۹۴۲ کے شارے میں چھپی تھی۔ بعد میں ترمیم کر کے اسے' تنہائی میں' کے عنوان سے' گرداب' میں شامل کیا گیا۔اس نظم کے بارے میں اختر الایمان نے بیاکھا ہے:

'' گرداب کی نظموں میں' تہائی میں' بھی اتنی ہی اہم ہے جنتی پے نظمیں ('موت' اور 'مسج')۔ چونکہ بیا پی بیئت اور تکنیک کے اعتبار سے مشکل نہیں ہے اس لیے میں اس کی وضاحت نہ کروں گا، البتہ اتنا ضرور کہوں گا کہ بیول' اور' تالاب' یونہی استعال نہیں کیے گئے۔ انھیں جہاں بار بارد ہراکر ڈرامائی تاثر کو ابھارا گیا ہے وہاں علامیہ کے طور پر بھی استعال کیا گیا ہے۔' بیول' بے بارد ہراکر ڈرامائی تاثر کو ابھارا گیا ہے وہاں علامیہ کے طور پر بھی استعال کیا گیا ہے۔' بیول' ب

برگ وبارزندگی کاعلامیہ ہے اور تالاب اس سرمایہ کا جوتالاب کے پانی کی طرح ایک جگدا کھا ہو کررہ گیا ہے۔ جس میں پانی باہر سے آکر ملتا تو ہے مگر باہر نہیں جاسکتا اور جوایک جگد پڑے پڑے مرٹ نے لگا ہے اور اس میں ایسے جانور پیدا ہو گئے ہیں جھوں نے انسانی ساج کو چیکے اور جنسی بیاریاں دی ہیں ،اس نظم کے بیدو بند:

اب ارادہ ہے کہ پتھر کے صنم پُوجوں گا
تاکہ گھبراؤں تو نگرا بھی سکوں مر بھی سکوں
الیے انسانوں سے پتھر کے صنم اچھے ہیں
ان کے قدموں پہ مچپتا ہو دمکتا ہوا خوں
اور وہ میری محبت پہ بھی ہنس نہ سکیں
میں بھی بے رنگ نگاہوں کی شکایت نہ کروں
یا کہیں گوشتہ اہرام کے سٹاٹے میں
جا کے خوابیدہ فراعین سے اتنا پوچھوں
ہر زمانے میں کئی تھے کہ خدا ایک ہی تھا
اب تو اتنے ہیں کہ جیران ہوں کس کو پوجوں؟

الیی ہی حالات کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔''<sup>الے</sup>

خلیل الرحمٰن اعظمی نے اختر الا یمان کے بیان سے استفادہ کرتے ہوئے کھا ہے کہ 'اس نظم میں 'تالاب' اس انسانی ساج کی علامت ہے جہاں پانی ایک جگہ پڑ اپڑ اسڑ نے لگا ہے، جس میں جمود اور تعطل ہے۔ اس سڑ ہے ہوئے پانی نے طرح طرح کے جراثیم اور بیاریوں کوجنم دیا ہے۔ اسی طرح 'بول' اس فرد کی علامت ہے جو تنہا ہے۔ ساج اس کی شخصیت کی تعمیر کے لیے کسی طرح معاون نہیں۔ جس طرح تالا ب کے کنارے ہونے کے باوجود ہرا بھرانہ ہوسکا، اسی طرح نظم کا فردا پنی زندگی کو بے برگ و بارمحسوس کرتا ہے۔' کائی

باقر مہدی پہلے نقاد نتے جھوں نے اختر الایمان کی شاعری پرکوئی مضمون کھھا ہو۔ نظم' تنہائی میں کے بارے میں وہ کھتے ہیں:''میں نے گئ باراس نظم کو پڑھا ہے اوراس وقت بھی اس کے بارے میں کھتے ہوئے یہ خیال آ رہا ہے کہ اس میں جو گہری افسر دگی ہے اثر کر کے ہی رہتی ہے اور قاری اپنے عمول کوشاعر کے آلام ومصائب ، محبت کی ناکامی ، زندگی کی ارزانی اور دل شکن حالات کے شکنج سے ہم آ ہنگ پاتا ہے۔ اس نظم پر قنوطیت کا الزام نہیں لگ سکتا ، گو کہ اس میں افسر دگی اور

شکست خوردگی کا گہراا حساس ہے۔ مگر حالات سے شکست کھانے والا شاعرا پنی روح کی کر بنا کی کو پوری شاعرانہ کیفیت کے ساتھ الفاظ میں منتقل کرنے میں کا میاب ہے۔ نظم کا آغازیوں ہوتا ہے:

میرے شانوں پہ ترا سر تھا نگامیں نم ناک اب تو اک یاد سی باقی ہے سو وہ بھی کیا ہے؟

گھر گیا ذہن غم زیست کے اندازوں میں سر ہتھیلی پہ دھرے سوچ رہا ہوں بیٹھا کاش اس وقت کوئی پیر خمیدہ آکر کہتا!

''اوراس کے بعد تنہائی کا عالم پیش کیا ہے۔اس نظم میں کئی نئی تشبیدیں ہیں، جیسے کہ دن کے خاتے کوریا کاری کہا ہے اور مغرب کوفنا گاہ کا نام دیا ہے۔اس نظم کی منظر کشی دوسر سے شاعروں کی منظر کشی سے مختلف ہے۔ تنہائی میں شاعر اپنے ماحول کا جائزہ لیتا ہے۔سورج ڈوب رہا ہے۔دور ببول کا پیڑا پنی بے برگ و بارشاخوں کی مدد سے ماحول کواور بھی غضبنا ک بنارہا ہے اور پھر رات آجاتی ہے۔ چاند بھی تنہائی کے احساس کو ابھار دیتا ہے۔ ینظم اس دورکی یاد دلاتی ہے جب نوجوانوں کا ایک بڑا گروہ اپنی مجب اور زندگی میں شکست کھارہا تھا۔ بیا ختر الایمان کی زندگی کے تلخ تجربوں کی جھلکیاں پیش کرتی ہے جن سے انھیں اپنی نو جوانی میں دوچار ہونا پڑا تھا۔'' سے جن سے انھیں اپنی نو جوانی میں دوچار ہونا پڑا تھا۔'' سے بیا

اسی نظم کے بارے میں زاہدہ زیدی نے کھا ہے کہ''فنی طور پر پیظم کافی ترشی ترشائی ہے۔
اوراس میں شاعر نے تاثر اتی امپر شنسٹ (impressionist) مصوروں کی طرح ایک ہی منظر کو مختلف زاویوں سے دیکھ کر،اورروشنی اورا ندھیر ہے کی مختلف کیفیات کو،الفاظ کے شیشے میں اتار کر گونا گوں احساسات اور منتوع ذہنی کیفیات کا احاطہ کرنے کی کوشش کی ہے۔'' زاہدہ زیدی نظم سے پوری طرح مطمئن بھی نہیں ہیں:'' نیظم میر ہے خیال میں حشو و زوا کدسے پوری طرح پاک نہیں، اورا گریہاں وہاں سے پائچ دس مصرعے حذف کر دیے جا کیس تو اس کی اثر آفرینی میں اضافہ ہو سکتا ہے۔ لیکن مجموعی طور پر بیفنی خلوص اور معتبر شعری طریقۂ کارکا ایک بہتر نمونہ ہے، جس میں شاعر نے اپنی ذبنی کیفیات، غم، مایوی، کر دیا ہے، اور روشنی، اندھیر سے اور رنگوں کے مختلف شاعر نے اپنی ذبنی کیفیات، غم، مایوی، کردیا ہے، اور روشنی، اندھیر سے اور رنگوں کے مختلف زاویوں کی مدد سے ایک ساکت منظر نامے میں مجسم کر دیا ہے، اور روشنی، اندھیر سے اور رنگوں کے مختلف زاویوں کی مدد سے ایک ساکت منظر کو محرک بنا دیا ہے۔ ایک ایسا تحرک جو جذبے اور نظار کے ارتباشات سے ہم آ ہنگ ہے اور لطیف گریز یا کیفیات کی تربیل کی غیر معمولی قوت رکھتا ہے۔''

اس نظم کے بارے میں خواج سیم اختر نے بغیر حوالہ دیے زاہدہ زیدی کے لفظ استعال کیے بیں: 'دنظم' تنہائی میں علامتوں اور بلیغ استعال کے سبب ترشی ترشائی بن گئی ہے۔ 'نظم نقل کرنے کے بعد خواجہ سیم اختر لکھتے ہیں: 'دنظم میں یہ خوبصورت پیکر نہ صرف معنی خیز ہیں بلکہ مکمل استعارے بھی معلوم پڑتے ہیں۔ نظم میں دراصل شاعر زندگی کی اصلیت کو پہچانے کی کوشش میں مصروف ریاضت ہے۔ داخلی کیفیتیں ماحول میں بھر گئی ہیں۔ پرسوز دھندلکوں سے بنور شعاعوں کا سفینہ کھینا، گول ساچا ندا پنی ہم ناک نگا ہوں سے اس طرح تک رہا ہے جیسے گھل کر آنسو میں بدل جائے گا۔ بیضور نہ صرف انہم ہے بلکہ معنی خیز بھی ہے۔خارجی اور اضطراب اور محرومی و میں بدل جائے گا۔ بیضور نہ صرف فرد کے جذبے کا آئینہ دار ہے بلکہ اس کے حسی ناکا می سے فطرت بھی متاثر ہوتی ہے۔ جاند نہ صرف فرد کے جذبے کا آئینہ دار ہے بلکہ اس کے حسی نظرات نظم کی ساخت میں موج تہہ شیں کی طرح موجود ہیں۔ مغرب کی فناگاہ میں پھیلا ہوا انسلاکات نظم کی ساخت میں موج تہہ شیں کی طرح موجود ہیں۔ مغرب کی فناگاہ میں بھیلا ہوا خون ، تالا ہے کنزد یک سوگھی ہوئی بیول ، سیاہی کی تہیں ، انگور کی بیل۔ بیسب معنی خیز اشار سے ہیں۔ ان علامتوں سے شاعر نے گئی حقائی کو پیش کیا ہے۔ فطرت کے عناصر اور مناظر کے یہ اشاراتی نظام انتشار میں ایک شخص کا حساس بیدا کرتے ہیں۔ فنی طور پر بیظم اس لیے بھی کا میاب کہی جاستی ہے کہ پنظم اس لیے بھی کا میاب کہی جاستی ہے کہ پنظم تاثر آتی مصور می کی خوبصورت تمثیل بن گئی ہے۔ 'مثل

الفاظ بڑے بڑے ہیں، مگریظ می تفہیم میں کس طرح مدد کر سکتے ہیں یہ مجھ جیسے ہیجہ دال کی سمجھ سے باہر ہے۔ابیا تبھرے کا اطلاق تو کسی نظم پر بھی ہوسکتا ہے، مثال کے طور پر جال نثار اختر (76-1914) کی ایک نظم و برانہ کا ایک بند لیجیے اور اس پرخواجہ نیم اختر کا تبصرہ بٹھا ہے ۔ جال نثار اختر کا بندے:

جگرگاتے سے امیدوں کے فلک ہوں محل عظمتِ شوق کے مینار فروزاں سے بھی کتنے گونے ہوئے جذبات کا کاشانے سے کئی کتنے جاگے ہوئے رنگین شبتاں سے کئی کہشاں تھی بھی تو پامال روش تھی اس کی جہشاں تھے بھی جسیں اس کے گلتاں سے بھی کتنے نوعمر حسیس اس کے گلتاں سے بھی کتنے نوعمر حسیس کتنے جواں سال حسیس زلف کھولے ہوئے ہر سمت خراماں سے بھی اوراب خواجہ سیم اختر کا تبھرہ مرف نظم کی ترکیبیں بدل کر دیکھیے:نظم میں دراصل شاعر

زندگی کی اصلیت کو پیچا نے کی کوشش میں مصروف ریاضت ہے۔ داخلی کیفیتیں ماحول میں بھر گئی ہیں۔ امیدوں کے فلک بوٹ محل کا حجم گانا ، جذبات کے کا شانوں کا گونجنا۔ بیقصور نہ صرف اہم ہے بلکہ معنی خیز بھی ہے۔ خارجی اور اضطراب اور محرومی و ناکا می سے فطرت بھی متاثر ہوتی ہے۔ چاند تارے نہ صرف فرد کے جذبے کا آئینہ دار ہیں بلکہ اس کے حسی انسلاکات نظم کی ساخت میں موج تہد شیں کی طرح موجود ہیں۔ جاگے ہوئے رئین شبستان ، عظمت شوق کے فروز ان مینار – بیسب معنی خیز اشارے ہیں۔ ان علامتوں سے شاعر نے کئی تھا گئی کو پیش کیا ہے۔ فطرت کے عناصراور مناظر کے بیاشاراتی نظام انتشار میں ایک شظیم کا حساس پیدا کرتے ہیں۔ فنی طور پر بیظم اس لیے مناظر کے بیاشاراتی نظام انتشار میں ایک شطیم کا حساس پیدا کرتے ہیں۔ فنی طور پر بیظم اس لیے بھی کا میاب کی خوبصور کی کی خوبصور کی خوبصور

الیی ہی بے جان تقید کے بارے میں اختر الایمان نے کہا تھا کہ'ان لوگوں نے جو پہلے پڑھا تھا،اس پر کھورہے ہیں۔'''ک

#### يرانى فصيل

مری تنہائیاں مانوس ہیں تاریک راتوں سے مرے رخنوں میں ہے الجھا ہوا اوقات کا دامن مرے سائے میں حال و ماضی رک کر سانس لیتے ہیں نمانہ جب گزرتا ہے بدل لیتا ہے پیراہن یہاں سرگوشیاں کرتی ہے وریانی سے وریانی سے وریانی میں فردہ شمع امید و تمنا لو نہیں دیتی یہاں کی تیرہ بختی پر کوئی رونے نہیں آتا یہاں جو چیز ہے ساکت کوئی کروٹ نہیں لیتی خراب و شورہ آلودہ زمیں خاموش رہتی ہے یہاں جھینگر نہ جانے کس زباں میں گیت گاتے ہیں یہاں چوہے متاع زندگی سے سرخ رو ہو کر یہاں چوہے متاع زندگی سے سرخ رو ہو کر یہاں شہنم کے قطروں میں نزاکت بھی نہیں ہوتی یہاں شبنم کے قطروں میں نزاکت بھی نہیں ہوتی یہاں کوئی کسی کی زلف سے کھلا نہیں ہوتی یہاں کوئی کسی کی زلف سے کھلا نہیں کرتا یہاں کوئی کسی کی زلف سے کھلا نہیں کرتا

یہاں دنیا سے اکتائے ہوئے آ کر نہیں روتے یہاں سورج شعائیں کھینک دیتا ہے یہ مجبوری مگر پھر بھی کسی گوشے میں کچھ تاریک سے خاکے جنصیں کرنیں نظر انداز کر جاتی ہیں جلدی میں بنا کرتے ہیں بنتے ہی رہے ہیں اک زمانے سے یہاں اسرار ہیں سرگوشیاں ہیں بے نیازی ہے یہاں مفلوج تر ہیں تیز تر بازو ہواؤں کے یہاں مفلوج تر ہیں جوڑ لیتی ہیں یہاں پر دفن ہیں گزری ہوئی تہذیب کے نقشے مری نظروں نے قتل و خوں ہوں رانی بھی دیکھی ہے۔ یہاں جذبات بھی عرباں کیے ہیں کج کلاہوں نے یہاں لوٹی ہوئی یونجی یہ ماتم بھی کیا آ کر یہاں تھک کر سہارا بھی لیا ہے بادشاہوں نے مرے اک سمت اک دنیا ہے رنگا رنگ کی مظہر وہاں ہر طنز کا پہلو ہے ہر اک دل نوازی ہے مجھی میں اک اچٹتی سی نظر سے دیکھ لیتی ہوں وہاں تضحیک کے نشر چھے ہیں حارہ سازی میں وماں سہمی ہوئی تھٹھری ہوئی راتوں نے دیکھے ہیں ر بده پیربهن عصمت نگول سر بال آواره گریبان حیاک سینه وا بدن لرزان نظر خیره خم ابرو میں درماندہ جوانی محو نظارہ وہاں احساس کی جنس گراں قیمت نہیں رکھتی وہاں کا ہر نفس مانگی ہوئی دنیا میں رہتا ہے مسرت تول کر لیتے ہیں جاندی کی ترازو میں خوشامد زندگی کی ہر ادا میں کار فرما ہے وہاں عورت فقظ اک زہر آلودہ سا کانٹا ہے جو چھے سکتا ہے لیکن درد کا حاصل نہیں ہوتا

وہاں بھوکی نگاہی گھورتی ہیں تنگنائے میں مگر سب دیوتا بی کوئی اہل دل نہیں ہوتا ہر اک نا واقف منزل سمجھتا ہے کہ واقف ہے وہاں سب رہنما ہیں کوئی منزل ہے نہ جادہ ہے وہاں چھینے ہوئے جذبے ہیں سرمایہ ادیبوں کا صریر خامہ نادار بھی شہرت کی پیاسی ہے وہاں ہر فکر کی جدت یہ طعنے پیش ہوتے ہیں وہاں شاعر مشینوں کی طرح سانچوں میں ڈھلتے ہیں وہی اگلے ہوئے لقمے طبائع کا سہارا ہیں انھیں وران راہوں ر کھڑے ہیں آنکھ ملتے ہیں اسی اک کوئے جاناں موئے جاناں روئے جاناں کو سیجھے ہیں کہ معراج تخیل ہے اگر باندھیں قلم کی شوخیاں سب ختم کر دیں ایک جنبش میں کسی کو ہمسر کعبہ کہیں شام و سحر باندھیں غرض اک دور آتا ہے بھی اک دور جاتا ہے مگر میں دو اندھیروں میں ابھی تک ایستادہ ہوں مرے تاریک پہلو میں بہت افعی خراماں ہیں نه توشه ہوں نه راہی ہوں نه منزل ہوں نه جادہ ہوں

اس نظم کی محرک پرانی دہلی کی فصیل تھی، جو ایک طرح سے پرانی اورنگ دہلی کے درمیان کی دیوارتھی۔اب تو اس فصیل کے پچھ جھے ہی بچے ہیں جو دہلی درواز سے مشرق میں انصاری روڈ کے متوازی ہیں، مگر اختر الایمان کی نوجوانی کے زمانے میں دہلی درواز سے اور تر کمان درواز سے میں میں میں اس کے پچھ جھے برقر ارتھے۔اس زمانے میں یہ فصیل گویا پرانی اور فرسودہ قدروں اور منے زمانے کے درمیان کی حّد فاصل تھی۔

میرے خیال میں تو بیاس نظم میں فصیل ایسی علامت نہیں ہے جیسے نظم موت میں مرد ،عورت اور دستک تھے فصیل کے دونوں طرف کی زندگی کے تضادسے شاعر کوزندگی کا تضادیاد آتا ہے۔ بیہ بات بھی قابلِ ذکر ہے کہ آبجو کے دیبا ہے میں اختر الایمان نے مجموعے گرداب کی نظموں میں 'مسجد'، 'موت' ' تنہائی میں' ' جواری' اور ' بگرٹرٹری' کے علاوہ کسی اور کے علامتی ہونے کا ذکر نہیں کیا۔ اسی مجھوعے کی نظم پرانی فصیل ایک اہم نظم ہے۔ اگروہ اس نظم کوبھی علامتی سجھتے تو اس کا ذکر ضرور کرتے۔ زاہدہ زیدی ' فصیل' کو علامتی نظم کہنے پر مصر ہیں۔ وہ کھتی ہیں:'' ' مسجد' اور ' بگرٹرٹری' کی طرح ' پرانی فصیل' بھی ایک علامت کے توسط سے شاعر فرح ' پرانی فصیل' بھی ایک علامت کے توسط سے شاعر نے زندگی کے کئی پہلوؤں کا احاطہ کرنے کی کوشش کی ہے لیکن میاس فنی وحدت اور تخلیقی خلوس سے محروم ہے جو پہلی دو نظموں کا طرہ انتیاز ہے۔ اس نظم کا پہلا حصہ جوسات بندوں پر ششمل ہے، جذبہ وفکر، شعری پیکروں اور شعری ہم آ ہنگی کی مطابقت کا ایک اچھا نمونہ ہے اور اس پرانی فصیل کے توسط سے ہم زندگی کے گئی تاریک گوشوں میں داخل ہوتے ہیں۔ اور ہر تا ٹر ایسے شعری پیکروں میں ڈھل کر بھار سے سامنے آتا ہے جن میں ندرت بھی ہے اور ترسل کی قوت بھی۔'

نظم کے کچھ مصرعوں کی مثالیں دینے کے بعد وہ کہتی ہیں:''غرض یہاں تک 'پرانی فصیل'
اپنے علامتی وجود کو قائم رکھتے ہوئے حال و ماضی کے گئ تاریک گوشوں پرروشنی ڈالتی ہے اوراس
مرکزی علامت سے شاعر کی وابستگی ہمیں اس تجربے میں شرکت کی دعوت دیتی ہے اورایک معتبر
شعری بیان کا درجہ دیتی ہے۔لیکن آٹھویں بند میں جب یہ فصیل ہمیں ان الفاظ میں اپنی دوسری
طرف دیکھنے کی دعوت دیتی ہے:

### مرے اک ست کی دنیا ہے رنگا رنگ کی مظہر

تو نہ صرف نظم کا کینوس بلکہ لب واہجہ بھی ایکاخت تبدیل ہوجاتا ہے۔ یہاں شاعر نے جو سوالات اٹھائے ہیں ان میں حقیقت کی جھلک ضرور ہے لیکن وہ اس نظم کے علامتی منظر نامے کا حصہ بننے کی صلاحیت نہیں رکھتے۔ بلکہ کہیں کہیں تو وہ ایسے جھنجالئے ہوئے انسان کا بیان معلوم ہوتے ہیں جس کی ناکامی اور تخی نے اس کے مشاہدے کو بھی مسنح کر دیا ہے اور اس کے بیان کور مزیت اور معنی آفرینی سے محروم کر کے نہایت سپاٹ بنا دیا ہے۔ چند مصرعے ملاحظہ ہوگ ''اس کے بعد زاہدہ زیدی نظم کے کئی مصرعوں کی مثالیں دیتی ہیں ، جن میں آخری دومصرعے اور پورابند یوں ہے:

اسی اک کوئے جاناں، روئے جاناں، موئے جاناں کو سے جاناں کو سے جاناں کو سے جاناں کو سے جاناں کو سیمجھتے ہیں کہ معراج تخیل ہے اگر باندھیں قلم کی شوخیاں سب ختم کر دیں ایک جنبش میں کسی کو ہم سر کعبہ کہیں، شام و سحر باندھیں کسی کو ہم سر کعبہ کہیں، شام و سحر باندھیں اپنی بعد کی نظموں کی طرح اختر الایمان ظم' پرانی فصیل' میں بھی ساجی رائے زنی کرتے ہیں

جن کا تعلق نظم کے اصل موضوع سے صرف ضمنی سا ہوتا ہے۔اوپر لکھے ہوئے بند کی معنویت ظاہر ہوجاتی ہےا گراختر الایمان کی خودنوشت سواخ عمری کا بیا قتباس سامنے رکھا جائے:

"اس وقت دگی میں جوشاعری ہورہی تھی، وہ من گھڑت اور فرضی معلوم ہوتی تھی۔ بہت سے اسا تذہ سے: نواب سائل، پنڈت زنتی، استاد بیخود، آغا شاعر قرباش، غافل ہریانوی وغیرہ ۔ وہ شاعری س کرشاعری اور زندگی میں ربط نہیں معلوم ہوتا تھا۔ کوئی خیال انگیز بات بھی نہیں ہوتی تھی ۔ انسانی زندگی کا کوئی تجربہ یا تجزیہ بھی نہیں لگتا تھا۔ ان اسا تذہ کے شاگر دوں کو بھی ویشا تھا، بھی کمپنی باغ میں، بھی ایڈورڈ پارک میں ۔ ایک باررک گیا۔ شاگر دوں کی ایک ٹولی مشرتِ نوری میں مصروف تھی ۔ فی البدیہ شاعری اور مصرع پر مصرع لگانے کی کسرت ہورہی تھی۔ میں اس مشوی تین کی اہمیت اور افادیت پرغور کرنے لگا، مگر پھی بھی میں نہیں آیا۔ "کا میں اس مشوی تی کی کسرت ہورہی تھی۔ میں اس مشوی تی کی کسرت ہورہی تھی۔ میں اس مشوی تی کی کسرت ہورہی تھی۔

زاہدہ زیدی آخر میں للصقی ہیں: ''ان آٹھ ُو غیر ضروری' بندوں کا لب ولہجہ اختر الایمان کے اسکے دور کی شاعری سے قریب تر ہے۔ بیضرور ہے ان روح فرسا تجربات کے اظہار کے لیے انھوں نے ابھی تک کوئی مناسب پیرائی اظہار تلاش نہیں کیا، جس کی وجہ سے یہ بھوٹڈ ہے اور بے اثر معلوم ہوتے ہیں۔ لیکن تجربے اور طرزِ احساس کے اعتبار سے انھیں اختر الایمان کے ابتدائی اور دوسرے دور کی شاعری کی درمیانہ کڑی سمجھا جا سکتا ہے۔ اس لیے پیظم اپنی فنی خامیوں کی وجہ کے باوجود بھی بعض اعتبار سے قابل توجہ ہے۔ ''67

''اس فصیل کے گھنڈرات میں تغمیر وتخریب کے افسانے محبوں ہیں۔ یہ بھنگتی ہوئی روحوں کی آماجگاہ اور گزری ہوئی تہذیب کا مدفن ہے۔ ان استعاروں میں دہشت اور عبرت کیجا ہوگئ ہے۔ ''اس فصیل کے دونوں طرف دو دنیا کیں آباد ہیں، جن کا تفاوت بھی وقت کے جبر کا استعارہ ہے۔ دونوں تاریک ہیں کیکن رفتارِ زماں کے تسلسل نے ان اندھیروں کی مختلف نوعیتیں متعین کی ہیں۔ ایک سمت ماضی کی دنیا ہے، جہال قتل وخون، ہوں رانی اور لٹا ہوا حال ہے اور باوثنا ہوں کی داستانیں ہیں۔ دوسری سمت حال کی دنیا ہے۔ اس دنیا میں چارہ سازی کے لباس میں تضمین ہیں، کریباں عپاکیاں ہیں۔ مسرت وراحت جپاندی میں تضمین ہیں، کریباں عپاکیاں ہیں۔ مسرت وراحت جپاندی

کے سکوں میں تل کر بکتی ہے۔خوشامد ہے، منافقت ہے، بھوکی نگاہیں ہیں۔صریر خامہ شہرت کی بھوکی ہے۔ان پیکروں میں اختر الایمان کی شدید حسیت جھلکتی ہے اوران کو اپنے عصر کے غیرانسانی ماحول سے پیدا شدہ اضطراب کا عکس بھی ماتا ہے۔

تکیل الرحمٰن کی عبارت خصرف غیر مر بوط ہے بلکہ غیر منطقی تقید کانمونہ بھی ہے۔
خواجہ نیم اختر زیر نظر نظم کے بارے میں لکھتے ہیں: '' پرانی فصیل' کا پیکرشکسگی سے چور
معلوم ہوتا ہے جس کی وجہ سے نظم کی 'سی میٹری' بھی متاثر ہوتی ہے۔ نظم میں شاعر نے جوسوال
اٹھائے ہیں وہ نظم کے علامتی اسٹر کچر سے ہم آ ہنگ نہیں دکھائی دیتے بلکہ کہیں کہیں تو جھنجلا ہٹ اور
تالخ لہجے کی کڑوا ہٹ محسوس ہوتی ہے۔ نظم کے اظہار میں نثری بیان عود آتا ہے۔ اس طرح نظم نہ علامت ہی بن پاتی ہے اور نظم کے فئی تقاضے پورے ہوتے ہیں کیوں کہ شاعر اپنے اٹھائے ہوئے سوالات کو تجربے کالازمی حصہ بنانے میں یوری طرح کا میاب نہیں ہوسکا ہے۔' اس

اس نظم کے بارے میں خواجہ سیم اختر، زاہدہ زیدی کی بات تقریباً انہی کے لفظوں میں دہراتے ہیں، مگران کا حوالہ دیے بغیر: 'نیظم تج باور طرنے احساس کے اعتبار سے اختر الایمان کے شعری سفر کا ابتدائی نشان اور دوسرے دور کی شاعری کی درمیانی کڑی ضرور کہی جاسکتی ہے۔''
'سوالات اٹھانے والوفقرہ بھی زاہدہ زیدی کا ہے۔

خدا جانے نظم کی سی میٹری (جو غالبًا symmetry ہے) سے ان کی کیا مراد ہے اور یہ شے کس طرح دنظم کی شکستگی کومتا تُرکر تی ہے۔ شفیج الوب زاہدہ زیدی کا نسپاٹ بیان والافقرہ کے دوڑ ہے اور فر مایا: 'نیسپاٹ بیان حقیقت کا اظہار تو کر سکتے ہیں کیکن اعلا شاعری نہیں ( کہلائے جاسکتے ) ۔' سیسی بی نہیں بلکہ انھوں نے اختر الا یمان کی شاعری پر براہ راست شاعری کا الزام بھی لگا دیا۔ بیالزام کسی اور نے نہیں لگایا۔ عقیل اجمد صدیقی بھی اس نظم کو جمجھ نہ سکے: وہ کھتے ہیں اس نظم میں فصیل ' تہذیبی قدر کی علامت ہے، جس کے ذریعے اختر الا یمان نے قدروں کی شکست وریخت کو پیش کیا ہے۔ فی طور پر یہا کہ روزنظم ہے جس میں حقائق کا سپاٹ اظہار ملتا ہے۔ پھر بھی یہ فزکار کے ذبنی اور فکری رویے کو سمجھنے ہیں مدددیتی ہے۔ اس نظم میں بھی 'پر انی فصیل ' متجد کی طرح تنہا اور افسر دہ ہے۔' سیس عقیل احمد صدیقی کی تحریر کی طرف اشارہ کر کے شمشاد جہاں نے ٹھیک لکھا ہے کہ مشاد جہاں نے ٹھیک لکھا ہے کہ '' اختر الا یمان کی تمام نظموں کا ایک خاص زاویۂ نظر سے مطالعہ کرنے کا نتیجہ یہی غلط نہی ہے، جس کا سے دونوں نہیں کیا گیا۔ ) عام طور سے یہ مان لیا گیا ہے کہ اختر الا یمان کی تھا میں تہذیبوں کے عاشق ہیں۔ یہ بات غلط نہیں مگر ہر نظم کی تفہیم میں معاون نہیں ہوسکتے۔'' میں عالی گیا۔ ) عام طور سے یہ مان لیا گیا ہے کہ اختر الا یمان کی تھا خاص تہذیبوں کے عاشق ہیں۔ یہ بات غلط نہیں مگر ہر نظم کی تفہیم میں معاون نہیں ہوسکتے۔'' میں عاشق ہیں۔ یہ بات غلط نہیں مگر ہر نظم کی تفہیم میں معاون نہیں ہوسکتے۔'' میں

#### یگڈ نڈی

ایک حسینہ درماندہ سی بے بس تنہا دکھ رہی ہے جیسے یونہی بڑھتے بڑھتے رنگ افق پر جا جھولے گی جیسے یونہی افغال خیزال جا کر تاروں کو چھو لے گی راہ کے بیج و خم میں کوئی الجھا راہی دکھے رہی ہے انگرائی لیتی بل کھائی وریانوں سے آبادی سے انگرائی کتراتی مڑتی خشکی پر گرداب بناتی انگلائی شرمائی ڈرتی مستقبل کے خواب دکھائی سایوں میں سستاتی مڑتی بڑھ جاتی ہے آزادی سے مایوں میں ڈھلتی ڈرتی مستقبل کے خواب دکھائی راہی کی آنکھوں میں ڈھلتی ڈرتی مستقبل کے خواب دکھائی مشئری چھاؤں میں تاروں کی سیمیں خواب کا دھارا بنتی دن کی روثن قند بلوں میں میداں میں آوارہ بنتی دریوں سے چشموں سے ملتی کوسوں دور نکل جاتی ہے دن کی بھولوں کے اجہام کچلتی ذروں کے فانوس جگائی دروں کے فانوس جگائی

درماندہ اشجار کے نیجے شاخوں کا واویلا سنتی ہر نووارد کے رہتے میں نادیدہ اک جال سا بنتی بڑھ جاتی ہے 'منزل' کہہ کر کلیاں زیر خاک سلاتی غم دیدہ پس ماندہ راہی تاریکی میں کھو جاتے ہیں یاؤں راہ کے رخساروں پر دھندلے نقش بنا دیتے ہیں آنے والے اور مسافر پہلے نقش مٹا دیتے ہیں وقت کی گرد میں دیتے دیتے ایک فسانہ ہو جاتے ہیں راہ کے پیج و خم میں اپنا دامن کوئی تھینے رہا ہے فردا کا پُر پیج دھندلکا ماضی کی گھنگھور ساہی بیہ خاموثی کیے سناٹا اس پر اپنی کور نگاہی ایک سفر ہے تنہا راہی جو سہنا تھا خوب سہا ہے ایک حمینہ درماندہ کی بے بس تنہا دیکھ رہی ہے جیون کی پگڈنڈی یونہی تاریکی میں بل کھاتی ہے کون ستارے چھوسکتا ہے راہ میں سانس اکھر جاتی ہے راہ کے ﷺ و خم میں کوئی راہی الجھا دیکھ رہی ہے یہ سورج میہ جاند ستارے راہیں روشن کر سکتے ہیں؟ تاریک آغاز سفر ہے تاریکی انجام نہیں ہے؟ آنے والوں کی راہوں میں کوئی نور آشام نہیں ہے؟ ہم سے اتنا بن بڑتا ہے جی سکتے ہیں مر سکتے ہیں اختر الایمان نے اپنے دیباچوں میں اس نظم کے بارے میں پچھٹیس کھا، مگرایک افسانداسی عنوان کا لکھاتھا، جو'ساقی' کے جنوری1942 کے ثارے میں جیصاتھا۔افسانے کے ثیر وع کے کچھ حصے شاید پگڈنڈی کے استعارے پر کچھروشنی ڈال سکیں:

کتنی بگڈنڈیاں ہیں اور کتنے چلنے پھرنے والے اور پھرسب کی جداجدا بگڈنڈی ہے۔ایک دوسرے سے کہیں بھی تونہیں ملتے اورا گر ملتے بھی ہیں تو مختلف سمتوں میں جاتے وقت ۔سب کی جداجدا بگڈنڈی ہے۔

آدمی کا جسم بھی ایک پگڑنڈی ہے جس پر سے زندگی کے مختلف دورگز رجاتے ہیں: بچین، جوانی، بڑھا پا اور جمریوں کی شکل میں اپنا راستہ چہرے پر چھوڑ جاتے ہیں اور پھر بھی لوٹ کر نہیں آتے۔سب کھوجاتے ہیں، زمین اور آسان کے درمیانی خلامیں، ہوا کے ایک لطیف گڑے میں۔"<sup>۳۳</sup> زاہدہ زیدی گھتی ہیں کہ' پگڈنڈی' ''اختر الایمان کے ابتدائی دور کی شاعری کی کا میاب ترین علامتی نظم ہے۔شعری اسلوب اور علامتی طریقۂ کار کی شاعری میں ہمیں کسی قدر اقبال کی اس 'جوئے آب' کی یا دولاتی ہے جوان کی گئی نظموں، مثلاً' ہمالہُ، نلسفہُ غم' اور 'ساقی نامہ' میں وسیع سے وسیع تر معنویت کے ساتھ نمودار ہوتی ہے اور آخر کاران کی خوب صورت فاری نظم' جوئے آب' میں انہی معراج کو پہنچتی ہے۔ 'ساقی نامہ' میں علامہ قبال کے بیالفاظ:

وہ جوئے کسیل انگیتی ہوئی انگتی کیچتی، سرکتی ہوئی انچھتی، کیچسلتی، سنبھلتی ہوئی بڑے رہے کھا کر نکلتی ہوئی

رکے جب تو سل چیر دیتی ہے یہ پہاڑوں کے دل چیر دیتی ہے یہ

اور پیدندی میں اختر الایمان کے بیالفاظ:

انگرائی لیتی، بل کھاتی، ویرانوں سے، آبادی سے کراتی، کرداب بناتی کرداب بناتی اٹھلاتی، شراتی، خشکی پر گرداب بناتی اٹھلاتی، شرماتی، ڈرتی، مستقبل کے خواب دکھاتی سایوں میں سستاتی، مڑتی، بڑھ جاتی ہے آزادی سے

''شعری طریقته کاراورزبان کے تخلیقی استعال میں بڑی حد تک ایک دوسرے کے قریب ہیں۔ دونوں شاعروں نے بھری اور حرکی پیکروں کواس طرح ایک دوسرے میں پیوست کر دیا ہے کہ ایک ولولہ انگیز ڈرامائی کیفیت پیدا ہوگئی ہے۔ اور مرکزی علامت پوری طرح قاری کواپئی گرفت میں لے لیتی ہے۔ اور گوکہ اس میں شک نہیں کہا قبال کی'جوئے آب'، جوایک مربوط فکری

نظام اورایک وسیع تر منظر نامے کا حصہ ہے، ایک زیادہ تہہ دار اور لطیف علامت ہے۔لیکن اختر الا بمان کی' بگڈنڈی' بھی ایک معتبر علامتی وجودر کھتی ہے اوران کا علامتی طریقتہ کاربھی نہایت فطری اور بے ساختہ ہے۔انھوں نے شروع سے آخر تک بگڈنڈی کے مادی خدوخال کو بھی قائم رکھا ہے، اور ساتھ ہی جذبات کی زیریں لہر اور ناگریز تاثرات کا ایک رواں دواں سلسلہ ان پیکروں کی علامتی معنویت کانقش ذہن پر مرتب کرتاجا تا ہے۔

بیظم تین سوالوں پرختم ہوتی ہے۔ کیا سورج ، چا ندستارے راہیں روش کر سکتے ہیں ، لینی کیا کا کام انجام دے سکے؟ اور کیا تاریکی آغاز سحر کا نئات میں کوئی الیک قوت ہے جو ہماری رہنمائی کا کام انجام دے سکے؟ اور کیا تاریکی آغاز سحر ہے، یا نجام ، لینی کیاز ندگی صرف دوتاریکیوں کے درمیان ایک روشن نقط نہیں ہے؟ اور کیا ہمارے نقش قدم آنے والے مسافروں کے لیے چراغ راہ بن سکتے ہیں یانہیں؟ لیکن ان سوالوں کا جواب دے کے بجائے شاع صرف یہ کہتا ہے:

ہم سے اتنا بن پڑتا ہے، جی سکتے ہیں، مرسکتے ہیں

اور گواس میں شک نہیں کُنظم کا بیانجام بے بنی اوراور بے چارگی کی کیفیت میں ڈوبا ہوامعلوم ہوتا ہے، لیکن جوسوال اٹھائے گئے ہیں وہ اس قدر گہرے اور اہم ہیں کہ ان کا جواب پانے کے لیے نہ صرف زندگی کا بلکتھ لیقی سفر بھی جاری رکھا جا سکتا ہے۔

''اس طرح ینظم خاصے تیکھے انداز سے زندگی کے کئی پہلوؤں پر روثنی ڈالتی ہے اور جذبہ و فکراور فنی طریقۂ کارکی ہم آ ہنگی کا چھانمونہ پیش کرتی ہے۔''<sup>سی</sup>

#### فلوبطره

شام کے دامن میں پیچاں نیم افرنگی حسیں نفرنی پاروں میں اک سونے کی لاگ رہ گذر میں یا خراماں سرد آگ یا کسی مطرب کی لے، اک تشنہ شکیل راگ ایک بحر بے کراں کی جھلملاتی سطح پر ضو قکن افسانہ ہائے رنگ و بو نیل نیلے دو کنول موجوں سے چور نیل جائیں کہیں ساحل سے دور چاند سی پیشانیوں پر زر فشاں لہروں کا جال

احمریں اڑتا ہوا رنگ شراب
جم گئی ہیں اشعہ صد آ فاب
گردنوں کے بیج وخم میں گھل گیا ہے آ فاب
عشرت پرویز میں کیا نالہ ہائے تیز تیز
اڑ گیا دن کی جوانی کا خمار
شام کے چہرے پہ لوٹ آیا نکھار
ہو چکے ہیں، ہورہے ہیں اور دامن داغ دار
اس کا زریں تحت سیمیں جسم ہے آ کھوں سے دور
جام زہر آلود سے اٹھتے ہیں جماگ
جونک کر انگڑائیاں لیتے ہیں ناگ
جاگ انطونی محبت سورہی ہے جاگ جاگ

اختر الایمان نے اس نظم کاذکراین دودیباچوں میں کیاہے۔ پہلے دیباچ میں لکھتے ہیں کہ
"اس نظم کا پس منظر دوسری جنگ عظیم ہے اوراس کا مرکزی کرداروہ فحبگی ہے جو جنگ کے سبب وجود میں
آتی ہے اور جس کا شکار عام طور سے دونی نسل کی وہ لڑکیاں ہوتی ہیں جونسلی اعتبار سے نفسیاتی الجھنوں
میں چینسی ہوئی ہوتی ہیں اور اپنے آپ کو اپنے دوسرے ہم وطنوں سے برتر اور مختلف سمجھتی ہیں' ۔ میں جس

شام کے دامن میں پیچاں نیم افرنگی حسیں

نقرئی پاروں نیں اگ سونے کی لاگ رہ گذر میں یا خراماں سرد آگ یاکسی مطرب کی لے، اک تشنهٔ تکمیل راگ

عشرت پرویز میں کیا نالہ ہائے تیز تیز

پ ۔ اڑ گیا دن کی جوانی کا خمار شام کے چبرے یہ لوٹ آیا ککھار

ہو چکے ہیں، ہو رہے ہیں اور دامن داغ دار

دوسرے دیاہے میں اس نظم کے بارے میں لکھتے ہیں کہ 'لفظ کو بطرہ کو میں نے نہاس کے تاریخی پس منظر میں استعال کیا ہے اور نہاس کے اپنے معنوں میں ۔ قلو بطرہ کے نام سے جواخلاقی پستی وابستہ ہے یہاں اسی تصور کا فائدہ اٹھایا گیا ہے۔ جنگ کے نتائج میں ایک فحبگی کی افزائش بھی

ہے۔قلوبطرہ کاعلامیہ استعال کر کے اس فحجگی کی طرف اشارہ کیا ہے۔ اس ایک نام کے ساتھ نظم میں اور بھی کئی نام ہیں، جیسے نیرویز' اور ُ انطونی' ۔ یہ بھی علامیہ کے طور پر استعال کیے گئے ہیں۔' <sup>9 سی</sup> اختر الایمان نے جھے بتایا تھا اس نظم کا محرک ایک اینگلوانڈین لڑکی تھی جو دوسری جنگ عظیم کے دنوں دہلی کے کناٹ بلیس کے برآ مدوں میں گا ہموں کی تلاش میں گھوما کرتی تھی۔ اختر الایمان بھی وہاں گھوما کرتی تھے۔ اس لڑکی ہے بھی وہاں گھوما کرتے تھے۔ اس لڑکی ہے بھی ہات تو نہیں ہوئی مگر دونوں ایک دوسرے کو پہچا نئے تھے۔

سنمس الرحمٰن فاروقی (ولادت 1935) نے نظم 'قلوبطرہ' کے بارے میں یہ لکھا ہے۔''ایک مدت ہوئی اختر الایمان نے اپنے بارے میں لکھا تھا کہ میری نظم میں علامت کی کار فرمائی ہوتی ہے،اگراسے غور سے نہ پڑھا جائے تو اس کے معنی واضح نہ ہوں گے۔اس ضمن میں انھوں نے اپنی نظم 'قلوبطرہ' کی مثال دی تھی۔ یہ نظم میں اس کے پہلے مجموعے' گرداب'(1943) میں شامل تھی۔اب اس کے تخلیق کوستر برس سے اور ہوگئے ہیں۔اس پر تھوڑی سی گفتگو کر لیناد کچیبی سے خالی نہ ہوگا۔

یہاں پہلی بات تو نیہ ہے کہ لفظیات کے لحاظ سے پچھ پچھ راشد اور پچھ اقبال کی یاد دلاتی ہے۔ دوسری بات یہ کہ ہیئت کی سطح پر اختر الایمان نے وہی کام کیا ہے جو 1989 کی نظم ایا بنج گاڑی کا آدمی میں کیا تھا۔ پہلے تو بیتو قع ہوتی ہے کہ ہر بند کا پہلامصر عہ چار رکنی اور بقیہ سہ رکنی ہوں گے، جیسا کہ پہلے بند میں ہے۔ لیکن فوراً ہی ہم دیکھتے ہیں کہ بند کا چوتھا مصرع بھی چہار رکنی اور بقیہ مصرع سہ رکنی ہیں۔ اب ہیئت بول ہے:

ایک چاررکنی مصرع؛ دوسه رکنی مصرع؛ دو چاررکنی مصرع؛ دوسه رکنی مصرع؛ دوسه رکنی مصرع؛ دوسه رکنی مصرع؛ دوسه رکنی مصرع؛ دو چاررکنی مصرع؛ دوسه رکنی مصرع؛ دو چاررکنی مصرع۔ حیاررکنی مصرع۔

صاف ظاہر ہے کہ نظم کی دائروی ہیئت میں کچھ معنی پنہاں ہیں۔اختر الایمان کے قول کو ذہن میں رکھتے ہوئے ہم یہ نتیجہ نکالنے میں حق بجانب ہوں گے کہ اس ہیئت کوز مانی، یا وقت کی علامت کے طور پر اختیار کیا گیا ہے۔ جو ہو چکا ہے، وہی پھر ہوگا۔ قلو بطرہ پھر خود کشی کرے گی، انٹونی پھر دریہ سے پنچے گا۔ یہی علامتی معنی نظم کے ہر بند میں کسی نہ کسی نہج سے برآ مد ہوتے ہیں۔ محبت اور موت دونوں ایک ہی ہیں،اور بیوحدت بار بار ہمارے سامنے آتی ہے۔'' میں میں اس حوالے کی تصدیق نہیں کرسکا مگر شمشاد جہاں نے عنوان چشتی کا بیر بیان نقل کیا ہے میں اس حوالے کی تصدیق نہیں کرسکا مگر شمشاد جہاں نے عنوان چشتی کا بیر بیان نقل کیا ہے

میں اس حوالے کی تصدیق نہیں کر سکا مگر شمشاد جہاں نے عنوان چشتی کا یہ بیان نقل کیا ہے کہ قلوبطرہ ''کے ہر بندمیں پہلا اور چوتھامصرع نیز دوسرا اور تیسرامصرع باہم ہم وزن ہے۔ پہلے اور چوتے مصرعے کا آ ہنگ چارار کان پراور دوسرے اور تیسرے کا تین ارکان پر۔ یعنی اس نظم میں فاعلاتی کا بیان نقل کرنے سے پہلے شمشاد جہال گھتی ہیں کہ اس نظم میں اختر الایمان نے ہیئت کا ایک خوبصورت تجربہ کیا ہے، مگر بعد میں گھتی ہیں:'' ظاہر ہے کہ دوطرح کے مصرعے دو مختلف بحروں کی نشاندہی کرتے ہیں اور ایک رکن کی وہیشی سے ایک ہی نظم میں دوطرح کی بحروں کا اجتماع کر کے گرچہ اختر الایمان نے اپنی جدت کا ثبوت فراہم کیا ہے مگر اس سے نظم کے تسلسل میں رکا وٹ پڑتی ہے اور تا تیر کم ہوجاتی ہے۔''ائی

تعجب ہے کہ وہی ہیئت کی ندرت جس میں شمس الرحمٰن فاروقی کوحسن نظر آیا، شمشاد جہال کی نظروں میں عیب قرار مائی۔

#### حوالے

- ل عالب کے خطوط جلد دوم، مرتبہ خلیق انجم، غالب انسٹی ٹیوٹ، نئی دہلی، ۱۹۸۵ سفحہ، ۴۲۔
- ع اخترالایمان،مراجعت کی ایک مثال، وزیراً غانظم جدید کی کروٹیں،ایجویشنل بک ہاؤس،علی گڑھ، ۱۹۷۲،صفحے ۱۹۷۳ تا ۱۹۰۰
  - سے اس آباد خرابے میں ۔اختر الایمان ،ار دوا کا دمی ، دبلی ، ۱۹۹۲ء، صفح ۲۸ تا ۸۸ ـ
    - س یادین،اخترالایمان،رخشنده کتابگهر، تمبیکی،۱۹۲۱ صفحه ۸ ـ
  - ی اس آباد خراب میں ، اختر الایمان ، اردوا کا دمی ، د بلی ، ۱۹۹۲ صفح ، ۱۸ اور ۱۸ ا
  - ۲ زمین زمین ،اختر الا بمان ،رخشنده کتاب گهر ، بمبئی ، ۱۹۹۰ صفح ،۲ ۱۲ اور ۱۲۷ ـ
    - کے آب جو، اختر الا یمان، نیاادارہ، لاہور، ۱۹۵۹، صفح ۲ تا۸۔
  - ۸ مضامین خلیل الرحمٰن عظمی ، جلد دوم ، امتخاب، شهر پار ، مکتبه جامعه ، نئی د بلی ، ۲۰۰۵ ، صفحه ۱۲۱ ـ
    - و رموز فکرونن، زابده زیدی، آبشار پبلی کیشنز، علی گرهه، ۱۹۹۳، صفحه ۱۲۷۔
  - ل با قیاتِ اختر الایمان، بیدار بخت، ایجویشنل پبلشنگ ماؤس، دملی ۴۴۰، صفح ۲۰ اور ۲۱ به
- ا اختر الایمان کی نظم مموت ٔ، خالد جاوید ، اختر الایمان ، مرتبه اطهر فارو قی ، انجمن ترقی اردو (بهند ) ، بنی د بلی ا ۲۰۱۷ ، صفحه ۳۳۷ تا ۲۰۸۷ س
  - ٢٢ آب جو، اختر الايمان، نيااداره، لا بور، ١٩٥٩، صفحة ٦
  - ۳۱<sub>۵</sub> مضامین خلیل الرحم<sup>ا</sup>ن عظمی ، جلد دوم ، انتخاب ، شهر بار ، مکتنبه حامعه ، نئی د ، بلی ، ۲۰۰۵ ، صفحه ۱۲۳
    - ٣] گزرگاوَ خيال،ساجده زيدي تخليق کارپباشرز، دبلي،٢٠٠٦،صفحه ٩-
    - ها رموز فکرونن ، زامده زیدی ، آبشار پبلی کیشنز ، علی گڑھ، ۱۹۹۳، صفحه ۱۸۵۔
    - ل شعری آگهی، با قرمهدی، ایدشاٹ پبلی کیشنز بهمبئی، ۲۰۰۰، صفحے ۷۰ ااور ۱۰۸۔

- کے اخترالا بمان، جمالیاتی لے جنٹر ، شکیل الرحمٰن ، پٹینہ ، ۱۹۹۷ صفحہ اا۔
- 14 اختر الایمان تفهیم توشخص،خواجیشیم اختر،رعنا پیلشسرزاینڈ ڈسٹری پیوٹرز،کولکا تا،۲۰۰۳،صفحہ۲۱۸۔
- ول اخترالایمان کی دس نظمیں: تجزیاتی مطالعه، محمد آصف زہری، جواہر لال نہرویو نیورٹی، ۲۰۱۰، صفحہ ۲۲اور ۲۷۔
- سی اخترالایمان کی نظم 'مسجد'، کوثر مظهری ، اخترالایمان ، مرتبه اطهر فاروقی ، انجمن ترقی اردو (بهند ) ، بی د بلی ، ۲۰۱۷، صفحه ۳۵۱ تا ۳۵۸ س
  - ی آب جو،اختر الایمان، نیااداره، لا مور، ۱۹۵۹، صفح ۸اور و \_
  - ۲۲ مضامین خلیل الرحمٰن اعظمی، جلد دوم، انتخاب، شهر پار، مکتبه جامعه، نگی د ملی، ۲۰۰۵، صفحه ۱۲۱۔
    - ٣٣ شعري آگهي، با قرمهدي، ايُدشاٺُ پبلي کيشنز، بمبئي، ١٠٠٠، صفح ٩٠ ااور ١١٠
  - يع اختر الايمان تفهيم وتشخص مخواجه بيم اختر ، رعنا پبلشر زايندٌ دُسٹري بيٹرز ، کولکا تا،٢٠٠٣ صفح ٢٢٢ ـ
- ۲۶ اختر الایمان کا خورشیدا کرم کے ساتھ مصاحبہ، اختر الایمان، مقام اور کلام، مرتبہ محمد فیروز، ایجویشنل پیاشنگ ماؤس، دہلی، ۲۰۰۱، صفحه ۲۰۱
  - ا موزِ فکروفن، زامده زیدی، آبشاریبلی کیشنز علی گرهه ۱۹۹۲، صفح ۱۲۵۱ تا ۱۷۵
    - ۲۸ اس آباد خراب میں ، اختر الایمان ، اردوا کا دمی ، د ، کلی ، ۱۹۹۲ ، صفحه ۱ ۷ ۔
    - ۲۰ رموزِ فکرونن، زاہدہ زیدی، آبشار پبلی کیشنز علی گڑھ، ۱۹۹۳، صفحه ۱۲۷۔
  - س گزرگاهِ خیال، ساجده زیدی تخلیق کار پباشرز، دملی، ۲۰۰۲، صفح ۹۰ تا ۹۲ ـ
    - س اختر الایمان، جمالیاتی لے جنٹر ﷺ الرحمٰن، پٹنہ، ۱۹۹۷ صفحہ ۱۵۱۵۔
- اس اختر الایمان تفهیم و شخص ،خواجه نیم اختر ، رعنا پبلشر زایندٌ دُسٹری بیوٹرز ،کولکا تا،۲۰۰۳، صفحے۲۲۲اور۲۲۲۔
  - ۳۳ گرداب ایک مطالعه شفیج ایوب،ایج کیشنل پبلشنگ پاؤس، د ،لمی، ۲۰۰۲، صفحه ۷۷۰
- ٣٣ جديدارد ونظم، نظريدا وعمل عقيل احمر صديقي ،ايج كيشنل بك باؤس على گرهه، ١٩٩٠ صفح ٢٩٨-
  - س اختر الایمان کی نظم نگاری، شمشاد جهان، کتابی دنیا، دبلی، ۲۰۰۲، صفحه ۷۷\_
  - ٣٦ \_ با قيات اختر الايمان،مرتبه بيدار بخت،ايجويشنل ببلشنگ ماؤس، دبلي،صفحه ١٨١ \_
    - سے گزرگاہ خیال،ساجدہ زیدی تخلیق کارپلشرز، دہلی،۲۰۰۶،صفحے۱۶۳۶۳سا۱۳۱۔
      - ال آب جو، اختر الایمان، نیااداره، لا بهور، ۱۹۵۹، صفحه ۹
      - وس یادین،اخترالایمان،رخشنده کتابگهر،جمبئی،۱۹۲۱،صفح۱۱\_
- سم اخترالا بيان بثمس الرحمٰن فارو قى ،اخترالا بيان ،مرتبه اطهر فارو قى ،المجمن ترقى اردو (بهند)،٢٠١٧، صفحه ٣٥ تا ٣٧ -
  - س اختر الایمان کی نظم نگاری، شمشاد جهال، کتابی دنیا، دبلی، ۲۰۰۲، صفحهٔ ۸۰ 🏻 🗖

# مكتبه جامعه شامدعلى خال لمبشر

یہان دنوں کی بات ہے جب شامدعلی خاں صاحب مکتبہ جامعہ لمپیڈ کے جزل منیجر ہوا کرتے تھے۔ان دنوں مکتبہ جامعہ قدیم طرز کی اس چھوٹی سی دومنزلہ عمارت کا نام تھا، جو جامعہ ٹیچرس کالج اور''سیدین منزل'' کے درمیان جلوہ گہ خاص وعام بنی ہوئی تھی۔ پیمارت اینے اندر ایں قدر حذب وکشش رکھتی تھی کہایں کے نز دیک سے گزرنے والا ہرشخص ایں کی سادگی میں ، پوشیدہ آن بان اورشان کےآ گے سرعقیدت خم کردیتااوراس کے بڑے سے بورڈ پرمکتبہ جامعہ کمیٹر ا . لکھا ہوا دیکھ کرسرِ مسرت بلند کرتا ہوا گزرتا۔اس عمارت کی مجلی منزل کے تین کمروں میں کتابیں آ بادھیں اور اوپری منزل کے دو کمروں میں شاہدصاحب کی فیملی قیدتھی۔اوپرایک بڑا سا ہال بھی تھا۔ (بڑے ہال سے میرا مطلب ہے دوسرے کمروں سے بڑا) جس نے ایک جھوٹی سی کوٹھری ا نی بغل میں دیار کھی تھی۔ یہ ہال زیادہ بڑا نہ نہی مگر پورا کا پورا مکتبہاسی میں سٹ کرآ گیا تھا۔ اس ہال کے ایک کونے میں مکتبہ جامعہ کے جزل مینیجر شاہد علی خال ایک ایسی ٹیبل کے پیچیے بیٹھتے تھے جو عمر وعبار کی زنبیل ہےکسی طور کم نتھی۔اس پر کیا نہ تھا؟ کتابیں ،رسائل ،مسودے، فائلیں ، کتابت شدہ اور غیر کتابت تخلیقات ، ٹائیٹل ، تصاوری ، کھلے خط ، بے کھلے خط ، موصول شدہ خطوں کے جوابات اوران خطوں کے جوابات بھی جوابھی موصول نہیں ہوئے تھے۔ کتاب نمااور پیام تعلیم کے مطبوعہ اور غیرمطبوعہ نسخے قلموں کا ہجوم سب اسی پرتھا۔اس کے علاوہ سگریٹ کے اسنے پیکٹ،جن کی تعداد ہمارے آپ کے گناہوں سے کسی طرح کم نہ ہوگی ، ہمدوقت پڑے رہتے تھے۔اسیٹیبل یرایک ایشٹرے بھی تھی جوہروقت ایش (سگریٹ کی را کھ ) کی منتظر رہنی مگرایش کے بدلے پیش کرتی ۔شامدصاحب سگریٹ کی را کھالیشٹرے میں جھاڑنے کے قائل ہی نہ تھے۔را کھآ زادتھی۔ اس کا جب جہاں اور جس وقت جی جا ہتا از خود گر جاتی ۔ مکتبہ کی تمام برانچوں کے ضروری اور غیر ضروری کاغذات بھی اسی ٹیبل پر ہاہم دست وگریباں رہتے تھے۔اس کے ہاوجود جس کاغذ کی

ضرورت ہوتی شاہدصاحب چیثم زدن میں اسی بھیڑ سے صاف نکال لیتے ۔اس ٹیبل کی قدامت کے بارے میں ( دروغ برگردن راوی ) جامعہ کےسب سےمعتبر اورمتندمحقق جناب عبداللطف اعظمی صاحب کا خیال تھا کہ بیاماں موّا کے جہیز میں جنت ہے آئی تھی۔ بیہ چوں کہاولادِ آدم کی میراث تھی،اس لیے،اس پرسب کاحق تھا مگر شاہد صاحب کے خوف سے کوئی زبان نہیں کھولٹا (والله اعلم بالصواب)۔اسی ٹیبل پر ہڑیا موہنجوداڑو کی کھدائی سے نکلے ہوئے جانے کے ایک طویل القامت کپ نے بھی اپنی مستقل جگہ بنار کھی تھی ۔اس کپ میں ایک سیال ہی کریڈ المنظر کالی کلونی شے ہروفت انڈیلی جاتی تھی۔ جے مکتبہ والے خداانھیں سے بولنے کی توفیق دے، جاے کہتے تھے۔اس''غارت گرِ خوش گوارموڈ'' کود کیھتے ہی ہم میں سے بعضوں کے منھ کا مزااور بعضوں کا یورا منه بگڑ جاتا، پھر جب وہ شے سرد ہوتے ہوتے برف کے ہم رتبہ ہوجاتی تو شاہدصا حب اس میں سگریٹ کا دھواں گھول کر سارا دن خشوع وخضوع کے ساتھ پیتے رہتے تھے۔ شاہدصا حب کے بارے میں جمارا آبزرویشن بہ ہے کہ وہ جب مکتبے کے کاموں میں مصروف ہوتے تو ان کا استغراق، انھیں عشق کی اس منزل تک لے جاتا جہاں ہستی اور نیستی میں کوئی فرق باقی نہیں ر ہتا۔اس عالم میں انھیں پیخبر ہی نہیں ہوتی تھی کہ جائے کے نام پرانھیں کیا بلایا جار ہاہے۔ یوں بھی مکتبے کے ذائقے نے ان کے ہر ذائقے کواپنے اُثر میں لے رکھا تھا۔ یہی حال سگریٹ نوشی کا تھا: دھوال منھ میں جا تا اور اینا سامنھ لے کریلٹ آتا حلق سے اتر نے کی ہمت ہی نہ ہوتی بعض اوقات انگلیاں یا ہونٹ جل جاتے تب انھیں اطلاع ملتی کہ سگریٹ کی شرارت ہے۔ان کا داماں ہاتھ،سگریٹ قلم اور جا ہے کی دست گیری کرتا اوران کا دل ، د ماغ اورآ ٹکھیں اوراق مکتبہہ کی ورق گردانی۔بھی دیکھا تونہیں مگرشا پداییا بھی ضرور ہوا ہوگا کہ قلم منھ میں دیا کرسگریٹ سے ککھنے لگے ہوں۔مکتبہ جامعہ کے جس بال میں شاہد صاحب کی ٹیبل یا میز تھی اسی بال میں اللہ کے بنائے ہوئے کچھاورلوگ بھی بحثیت کار کنان بیٹھتے تھے۔اس ہال کی ایک انفرادیت پیٹھی کہ یماں بلندآ واز سے بھی سازش ممکن تھی۔شاہرصاحب سننے کے قائل ہی نہ تھے۔آلہ ساعت ہوتے ہوئے اس کا احسان اٹھانا ان کی غیور طبیعت کو گوارا نہ تھا۔ پٹھانوں کی غیرت سے کون واقف نہیں کبھی بھی ہم جیسے مستقل حاضر باشوں کواس دل چسپ صورت حال سے بھی سابقہ پڑتا کہ جب مکتبہ کا اسٹاف ہرنو وارد کی اس خواہش پر کہ شاہر صاحب سے ملاقات کرنی ہے بیک جنبش زبان پہ کہتے ہوئے بانی پھیردیتا کہ شاہدصاحب موجوذ ہیں۔اور شاہدصاحب سر جھکائے ہوئے اطمینان سےاینے کام میں مصروف رہتے۔ایک بارانھوں نے ہمارے استفسار کے منھ براس جملے کاسیوٹ چیکا دیا تھا کہ اگر میں دن جر لوگوں سے ملتار ہاتو مکتبے کا کام کون کرےگا۔
محل وقوع کے اعتبار سے شاہد علی خال کے مکتبہ کا جغرافیہ کچھ یوں بنتا ہے کہ اس کی عمارت کے عقب میں جانب مغرب جامعہ کے مکانات تھے۔ تین اطراف میں عمارت سے بھی بڑا سر سبز لان تھا۔ چاروں طرف قد آدم دیوارتھی اور صدر دروازہ اس کشادہ گلی میں کھلتا تھا جسے گل مہرانکلیو کہتے ہیں۔ اسی انگلیو میں ڈاکٹر عابد حسین ، صالحہ عابد حسین ، اور پروفیسر صغرامہدی کی رہائش گاہ '' عابدولا'' ہے۔ اسی میں محتر مہسیدہ سید بین حمید ''سیدین مزون'' میں رہتی ہیں اور اسی میں مکتبہ کے بالمقابل سابق صدر جمہوری ہیندڈاکٹر ذاکر حسین مرحوم کا دولت کدہ واقع ہے۔ گل مہرانکلیو کی اسی بارونق گلی میں شاہد صاحب نے مکتبہ جامعہ کاوہ دنگ جمار کھا تھا کہ اردو والوں کی آئیسی ہوگا جس نے مکتبہ جامعہ کاوہ دنگ جمار کھا تھا کہ اردو

دیدار کی سعادت حاصل نہ کی ہو۔ مکتبے کے دیدار کا مطلب شاہرصا حب کا دیدار بھی تھا۔

کہنے کوتو شاہ علی خال مکتبہ کے جزل منیجر ہی تھے گر وہ منصب و نصب کی پروا کیے بغیر ضرورت کے مطابق مکتبے کے سارے کام خود کر لیتے۔ چنال چہوہ مکتبے کی سربراہی بھی کرتے اور بہونت ضرورت دفتری بھی بن جاتے۔ کتاب نما اور پیام تعلیم کے ایڈیٹر بھی تھے اور ریکارڈ کیپر بھی۔ صفائی کرم چاری اور چہرای کا کام کرنے میں بھی انھیں کوئی قباحت نتھی۔ جب مکتبے کے پاس ایمبیٹہ رکارتھی تو اس کے ڈرائیور بھی وہ خود ہی ہوا کرتے تھے۔ چوہیں گھٹے کے پاسبان بھی وہ ی تھے۔ انھیں ہرونت مکتبے کاخرج بچانے اور آمدنی بڑھانے کی دھن سوار رہتی تھی۔ دراصل سارا معاملہ عشق کا تھا۔ عشق فطر تا اذبت لینداور صبر طلب ہوتا ہے مگر عاشق کو اس میں الذی محسوں ہوتی ہے۔ شاہرصا حب نے صبر بھی کیا اور صوبیت بھی اٹھا کیا سراہ میں ہوتا آیا ہے مگر چوں کے دوہ فائی المکتبہ تھاس لیے انھیں اپنی صعوبتوں سے بھی کوئی گلہ نہ ہوا۔ البتہ مکتبے کو چوٹ پہنچتی کہ وہ فائی المکتبہ تھاس لیے انھیں اپنی صعوبتوں سے بھی کوئی گلہ نہ ہوا۔ البتہ مکتبے کو چوٹ پہنچتی تھا وہ تو اللہ تھتا اور چوٹ پہنچتی

شاہد صاحب فطر تا مجنسی آ دمی ہیں لیکن اگر وہ مکتبہ جامعہ کے کسی کام میں مصروف ہوں خصوصاً 'پیامِ تعلیم' مرتب کر رہے ہوں اُس وقت دخل در معقولات پیند نہیں کرتے تھے۔ اس موقعے پریکسوئی قائم رکھنے کی وجہ سے کسی غیر سے ملاقات یا فون پر بات کرنا انھیں گراں گزرتا۔ اگر کوئی فون ان کے نام آتا اشار سے منع کردیتے۔ اگر چہ کتاب نما کوفہرست کتب سے ادبی رسالہ انھوں نے ہی بنایا تھا مگر انھیں پیامِ تعلیم زیادہ عزیز تھا۔ پیامِ تعلیم میں بغرضِ اشاعت آنے والے مضامین اورخصوصاً بچوں کی تخلیقات نہایت غور سے دیکھتے تھے۔ حرف حرف حرف بڑھتے اور سرخ

روشنائی سے اصلاح کرتے جاتے۔ بچوں کو برابر خط لکھتے ان کی حوصلہ افزائی کرتے۔ بہت زیادہ کاٹ چھانٹ پرکوئی کہداٹھتا کہ بیر مضمون تو بالکل سرخ ہو گیا ہے تو فوراً جواب دیتے ہر بڑا ادیب بچین میں ایسی ہی غلطیاں کرتا ہے۔ میں نے کئی بڑے ادیبوں کی ابتدائی تحریریں دیکھی ہیں۔ یہی بچے اردوکا مستقبل ہیں۔ ان ہی میں سے سردار جعفری ، کیفی اعظمی ، مجروح سلطان پوری ، ساحر لدھیا نوی اور ظ انصاری پیدا ہوں گے۔ شامدعلی خاں کی دو بیویاں تھیں ایک میمونہ شاہد دوسری مکتبہ شامد۔ ایک سے نکاح کیا تھا دوسری سے شق ۔ دونوں سے پانچے اولا دیں ہیں۔ عالم بہتنا مدسے ہیں۔

شاہد علی خال نہایت خوبصورت، خوش وضع، خوش مزاج، خوش اخلاق، دراز قامت، سادہ لوح، جامہ زیب اور مضطرب شخصیت کے مالک ہیں۔ پینٹ شرٹ، ٹی شرٹ اور ٹائی کوٹ ہرلباس ان پرخوب سجتا ہے۔ جب پٹھانی سوٹ پہن لیتے ہیں تو سوٹ کی قیت بڑھ جاتی ہے۔ بہت سی خواتین کتابوں کے بہانے اضیں دیکھنے مکتبہ آئیں گرمیمونہ بھالی پرنظر پڑتے ہی فوراً کتابیں خرید کرنا مراد چلی جاتیں۔

1976 میں آج سے ٹھیک چالیس سال پہلے جب جامعہ ہائر سینڈری اسکول میں بحثیت اردو پی جی ٹی میراتقر رعمل میں آیا تو سب سے پہلے مظفر حقی صاحب، حنیف کیفی صاحب اور صغرا مہدی صاحب سے بلے مظفر حقی صاحب علی آبی ہے ، ذاتی صاحب صاحب طور پر میں ان سے واقف تھا۔ ملازمت جوائن کرنے کے بعد سب سے پہلے شاہد علی خال صاحب کی خدمت میں حاضر ہوا اور ان سے ملاقات کی ۔ وہ دن اور آج کا دن شاہد صاحب کے خلوص و محبت میں بھی کی نہیں آئی۔ میں نے بھی ان کے احترام میں کوئی کسراٹھا کر نہیں رکھی۔ پہلی ملاقات کی اور اس میں بھی کی نہیں آئی۔ میں نے بھی ان کے احترام میں کوئی کسراٹھا کر نہیں رکھی۔ پہلی ملاقات کی اور اس میں بہلے جیسی شدت باقی نہیں رہی مگر حدت میں کوئی کی واقع نہیں ہوئی۔ شاہد صاحب کے اور اس میں پہلے جیسی شدت باقی نہیں رہی مگر حدت میں کوئی کی واقع نہیں ہوئی۔ شاہد صاحب نے اور اس میں پہلے جیسی شدت باقی نہیں رہی مگر حدت میں کوئی کی واقع نہیں ہوئی۔ شاہد صاحب نے دور اس میں پہلے جیسی شدت باقی نہیں رہی مگر حدت میں کوئی کی واقع نہیں ہوئی۔ شاہد صاحب نے میں مدت باقی نہیں اس میں بہلے جیسی شدت باقی نہیں رہی مگر حدت میں کوئی کی واقع نہیں ہوئی۔ شاہد صاحب نے وجود میں بنہاں تھا۔ ایسا محسوں ہونے لگا کہ مکتبہ جامعہ کی ساری شش کا راز شاہد صاحب کے وجود میں بنہاں تھا۔ کو یا ایک طلسم تھا جوٹوٹ گیا۔ تا ہم ان سے جوتعلی تھا وہ قائم رہا اور انشا اللہ قائم رہا۔

شاہرصاحب کےعہد میں مکتبہ جامعہ شاعروں،ادیوں، طالب علموں اوراسا تذہ کے لیے

ایک زیارت گاہ سے کم نہ تھا۔ بہت لوگ آتے جاتے رہتے کچھ ہم جیسے مستقل حاضر باش بھی تھے جو ا كثراً تے اورخوب دل لگا كر بيٹھتے۔شاہدصاحب خود بھى جمارے منتظرر ہتے۔ ہم نہيں پہنچتے تو بلوا لیے جاتے اور پھر شاہد صاحب کے قبقہوں اور حاضر باشوں کے جوابی قبقہوں کا دور چاتا۔ساری محفل دبرتك زعفران كا كھيت بني رہتى ۔ان دنوں مكتبے ميں ادبي ہنگامہ آرائياں اپنے عرج برخيس ۔ ا یک جیموٹا ساغیرر تمی گروپ بن گیا تھا جس میں شاہد صاحب کےعلاوہ بروفیسرشیم حنفی، پروفیسر مظفر حنقی، یروفیسر صغرا مہدی اور بیرخا کسار شامل تھے۔ کچھاور بھی لوگ گھٹتے بڑھتے رہتے ۔ بھی بھی جناب ما لک رام، جناب کرنل بشیر حسین زیدی، پروفیسر صدیق الرحمٰن قدوائی پروفیسر مشیرالحق، جناب عبدالحق خال، جناب معظم جيرا جيوري، پروفيسرضيالحسن فاروقي ، پروفيسراختر الواسع، پروفيسر حنیف کیفی، جناب عبداللطیف اعظمی وغیرہ تشریف لے آتے۔ ہے ابن یو سے اقبال مسعود آ جاتے۔ جناب ہم دارجعفری جب بمبئی ہےآتے باجناب عابدرضا بیداریٹنہ سےتشریف لاتے تو وقت نکال کرشا ہدصا حب سے ملاقات کرتے اور مکتبے میں کافی وقت گز ارتے۔ ہمیشہ ایک خوش گوار سی فضا قائم رہی تھی۔ان دنوں مکتبے کے پاس ایک ایمبیسڈ رکار ہوا کرتی تھی۔عمر میں شاہدصاحب سے چندسال بڑی ہوگی۔شاہرصاحب اسےخود ڈرائیوکرتے اور بڑے احترام سے چلاتے۔اسی کی رفاقت میں لبرٹی آرٹ پریس جاتے۔ وہ بھی شاہرصاحب کی بہت عزت کر تی تھی کبھی ان کے سامنے بےلگام نہیں ہوئی۔اس کی رفتار شاہد صاحب کی رفتار ہے تھوڑی ہی کم تھی۔ شاہد صاحب کی رفتار کامقابله صرف ان کی زبان ہی کرتی رہی کسی غیر کو جرأت نہ ہوسکی۔اس کار میں ازراہ دوراندیثی دوصحت مندآ دمی بٹھائے جاتے تھے جس کے نتیج میں بیرخا کسار اور عبداللطیف اعظمی اکثر بیٹھے نظرآتے۔اینے بٹھائے جانے کی مصلحت تو میں سمجھ گیا کہ ہٹا کتا تھا مگر عبداللطیف اعظمی صاحب جیسے نحیف ونزار کامصرف میری سمجھ میں نہیں آیا۔وہ انجمن ترقی اردو سے لے کرغالب اکیڈمی اور غالب انسٹی ٹیوٹ تک ہر پروگرام میں لاز مأشر یک ہوتے اوراسی گاڑی میں ہمیشہ اگلی سیٹ پر بیٹھ کر جاتے۔ وہ جامعہ ملیہ اسلامیہ میں وائس چانسلر کے خود مختاریی اے تھے۔ پروفیسر محرمجیب صاحب کے زمانے میں بحثیت پی اے ان کے خوداختیاری اختیارات وائس حانسلر سے بھی زیادہ ہوا کرتے تھے۔انھوں نے جامعہ کے شعبۂ اردو میں ہیں سال تک ٹی ایجے۔ڈی کرنے کا عالمی ریکارڈ قائم کیا تھا۔ وہ ایک بہت ہی پیاری اور باغ و بہار شخصیت کے مالک تھے۔اصول پیند،سخت گیراور تحقیق ہے بھی بڑے محقق ۔انھوں نے اپنے تحقیقی اصول خود وضع کیے تھے۔ چناں چہ ایک شاعر کے انقال کے بعداس کی تاریخ وفات طے کرتے ہوئے انھوں نے ملک الموت کی گواہی کوبھی یہ کہتے ہوئے

ازروئے تحقیق رد کردیا تھا کہ اول تو شاعر مرتا ہی نہیں ، مرتا بھی ہے تو بے موت مرجا تا ہے، ملک الموت كا حسان نہيں ليتا۔اب جب كهاس كي موت ميں ملك الموت كا كو كي يوگدان ہي نہيں تواس كي گواہی کا بھی کیااعتبار! وہ خوش رفتار،خود گفتار، ظرافت شعار، اضطراب شکار،معصوم صفت اور چھیٹر چھاڑ پیندانسان تھے۔اپنی بات پر ڈٹے رہنا آئھیں عزیز تھا۔جس کیڑے کی ٹوپی پینتے اسی کی شیروانی سلواتے اور ہمیشہ ٹوپی اور شیروانی میں مبتلار ہتے ۔ان کےان تمام داخلی اور خارجی اوصاف کے باوجود میں نے شاہدصاحب سے یو جو ہی لیا کہ اگرآپلطیف صاحب کواسی مقصد سے اپنی کار میں بٹھاتے ہیں جس مقصد سے مجھے بٹھایا جا تا ہے تو سمجھ لیچے کہ مکتبے کی کارشاعرہ باادیہ نہیں ہے جولطیف صاحب کے تحقیق عزائم سے مرعوب یا خوف زدہ ہوجائے بلکہ مجھے ڈرہے کہ ایم ہیسڈ رنے اگرلطیف صاحب کود کھے لیا تو وہ راہ میں کہیں بھی دیدہ ودانستہ کھڑی ہوسکتی ہے۔ان نامساعد حالات میں لطیف صاحب یاان کے تحقیقی وسائل کسی کا منہیں آئیں گے چناں چہ بیان فٹ ہیں۔ میں نے شاہرصا حب کو بیجھی سمجھانے کی کوشش کی کہ راہ مٰیں بند ہوجانے کی صورت میں اگر لطیف صاحب نے اس نامحرم کوآ گے پش کرنے کی کوشش کی تو وہ غیرت مند ضدمیں پیچھے جینا شروع کرسکتی ہے وغیرہ وغیرہ۔میں نے بیساری باتیں لطیف صاحب کی موجود گی میں ان ہی کو گواہ بنا کرشا ہوصاحب کے گوش گزار کی تھیں اور انھیں بیجھی اطلاع دی تھی کہ میرے علم کے مطابق آپ کی ایم بیسڈ راطیف صاحب کا پیکرخا کی ملاحظہ کر چکی ہے۔ جواباً شاہد صاحب نے ہنس کر فرمایا تھاتم مطمئن رہوا یمبیسڈ ر اورلطیف صاحب میں معاہدہ ہو چکا ہے جس کی روسے لطیف صاحب اس میں بیٹھ کر تحقیقی ماتیں نہیں کریں گےاورا بمبیسڈ رُراہ میں بند ہونے کا خیال بھی دل میں نہیں لائے گی۔ (''معاہدہ ہو چکا ہے' شاہرصاحب نے اس انداز سے کہاتھا جیسے'' نکاح ہو چکا ہے'' کہنا چاہتے ہوں ) میں جیب ہو گیااور وہ دونوں اپنے عہدیر قائم رہے۔ کاربڑی وضعدار نکلی ایک دوبار توپٹرول ختم ہونے کے بعد بھی مروتاً چلتی رہی۔کار کی آخری عمر میں لطیف صاحب بھی کافی ضعیف ہو چکے تھے۔ان کی بیگم نفیسہ بھانی انھیں باہر جانے سے رو کنے کی ہرممکن کوشش کرتیں مگر وہ باز نہآ تے اور ہریروگرام میں جانے کی ضد کرتے ۔ان کی شوخی میں آخر وقت تک کوئی فرق نہیں آیا تھا۔ایک ہاران کی ضد کے آگے پھرسیرانداز ہوکر بھالی نے میر ہاورشاہدصاحب کے ساتھ انجمن کے بروگرام میں انھیں بادل ناخواستہ بھیج دیا۔ واپسی پرشاہد صاحب نے اپنی گاڑی ان کے گھر کے نز دیک کھڑی کی اور مجھے تکم دیا کہ میں لطیف صاحب کوان کی بیگم کے سپر دکرنے کے بعدان سے رسید لےلوں۔ چنال چہ میں نے ابیا ہی کیا اور نفیسہ بھائی سے بیرسید کھوالی۔

"ایک عددعبداللطیف اعظمی ثابت وسالم وصول پائے اور باہوش وحواس بیرسیدلکھ دی۔ تا کہ سندر ہے اور وقت ہے وقت کام آئے۔"

لطیف صاحب نے اس پر بحثیت گواہ اپنے دستخط ثبت کیے۔ان تمام لطائف کے ساتھ ساتھ لطیف صاحب نے جو تحقیقی کارنامے نجام دیے ہیں شجیدہ حلقوں میں کھلے دل سے ان کااعتراف کیاجا تاہے۔ 1985 کا واقعہ ہے شاہر صاحب اور ان کے رفقا کی ٹیم نے جس میں بڑے بڑے نام شامل تھے پروفیسرمجمہ مجیب صاحب پرایک ضخیم کتاب''مجمہ مجیب احوال وافکار'' رات دن لگ کر مرتب کی اورایک بڑے جلنے میں بیر کتاب مجیب صاحب کی خدمت میں پیش کی گئی۔ بڑی شاندار کتاب تھی اور بڑا یادگار جلسہ ہوا۔ چلیے سے فراغت کے فوراً بعد جب تمام لوگ جلسے کی کامہاتی ہے۔ سرشار تحاور کتاب کی اشاعت برمسرور مطمئن اورشاداں وفرحال نظر آرہے تھے میں نے شاہرصاحب سے عرض کیا کہ مجیب صاحب کے بعدان کے اور جامعہ کے عاشق صادق لطیف صاحب کا جشن بھی ہونا جا ہے۔شاہدصا حب نے میری اس تجویز کونہایت خوش دلی کے ساتھ قبول کیا۔اسی وقت ایک تمیٹی تشکیل دی گئی جس کےصدر پروفیسر انورصد لقی مقرر ہوئے اور مجھے کنوبیز بنایا گیا۔ممبران میں شاہد صاحب کے علاوہ جناب معظم جیراجپوری، جناب عبدالحق خال، جناب پروفیسر مشیرالحق، جناب يروفيسرشيم حنَّى، جناب يروفيسر مظفر حنَّى اور جناب محمدانس شامل تھے۔تمام ممبران جشن كي تاریخ لینےلطیف صاحب کے گھریننچے۔ پُر تکلف کھانا کھایا اور مبنتے ہنساتے واپس آئے۔8مارچ 1985 کوٹیچیس کالج کے سمینار مال میں'' جشن در بیان لطیف'' کے عنوان سے یہ قبقہہ بردوش جشن، بروفیسرضاءالحسن فاروقی صاحب کی صدارت میں منعقد ہوا۔اس میں حامعہ کے بےشاراسا تذہ اور کارکنان کےعلاوہ کرنل بشیرحسین زیدی، جناب انور جمال قدوائی، بروفیسرمشیرالحق، بروفیسرڅمه ا کرام خاں اور ڈاکٹر سلامت اللہ جیسے کئی سابق موجودہ اورمستقبل کے واکس چانسلرس نے نہصرف شرکت فرمائی بلکہ خوب صورت تقریریں بھی کیں ۔ گئی دل چسپ مضامین پڑھے گئے۔مظفر حفیٰ صاحب نے روایتی انداز کا ایک شاندار قصیدہ پڑھا جس میں قصیدے کے تمام اجزا ہے ترکیبی کا لحاظ رکھا گیا تھا۔ میں نے بھی لطیف صاحب کا ایک خاکہ'' ذکر اس بری وش کا'' سنایا۔ شاہد صاحب نے جشن کےمضامین اورمنظوم تہنیت ناموں پرمشمل کتاب حصاب کراسی جشن کےموقع پرلطیف صاحب کی خدمت میں پیش کی۔اس جشن کی ہے مثال کا میابی سے شہ یا کر دوا تجمنیں قائم ہوئیںایک''انجمن تحسین ہاہمی''اور دوسری''انجمن جشن کروالو'' — کیاا چھے دن تھے جوگزر گئے اور کیا لوگ تھے جورخصت ہوئے ۔ شاہد صاحب کے زمانے میں مکتبہ جامعہ میں ایک زندگی

تھی ایک رونق تھی اور مکتبہ ار دوتحریک کی شکل اختیار کرچکا تھا۔

میں نے شاہد صاحب سے بہت کچھ سیکھا ہے۔اردو سے محبت تو خیر ہماری بھی گھٹی میں شامل تھی۔احسان شناسی،ایٹارپیندی،ایمانداری، بے نیازی اوررزق حلال پراصرار جیسی نعمتیں الحمدلله وراثت مين مل گئ تھيں ۔ مگر كام سے غير معمولي رغبت ، حوصله مندي ، عزم واستقلال اور ذاتي نفع ونقصان سے بے ہروا ہوکرمکتبے کی خدمت اوراس کے فائدے کے لیے دوستوں سے ایثار و تعاون کا بے جھےک مطالبہ، شاہد صاحب کی وہ صفات عالیہ ہیں جوانھیں دوسروں سے ممتاز کرتی ہیں۔ مجھے اچھی طرح یاد ہے کہ شاہر صاحب کے زمانے میں مکتبہ جامعہ سے میری تین کتابیں شائع ہوئیں ۔''سمندرآ شنا''،''ادب کی تعبیر''،اور''اردوسفر ناموں کا تنقیدی مطالعہ''—ان تینوں کے مصارف خود میں نے ادا کیے تھے ( مکتبہ نے میری بھی کوئی کتاب اپنی گرہ سے نہیں جھالی ) مگر میری بیشتر کتابیں وہیں رہتی تھیں ۔ضرورت ہوتی تو وہیں سے لے آتا۔سفر نامہ چوں کہ اعلاقعلیم کے نصاب میں شامل تھا،اس لیے، یہ کتاب خوب فروخت ہوئی۔ایک مرتبہ جب دوسرے کچھ لوگ اپنی کتابوں کی فروخت کا حساب کررہے تھے، میں نے بھی مکتبہ کے اکا وَمُنْتِث سے تذکرةً کہددیا کہ ہماری کتابوں کا حساب بھی دیکھ لیں۔اس سے پہلے کدا کاؤنٹوٹ صاحب کوئی جواب دیں شاہد صاحب نے بڑے تق سے فر مایا ' دہمہیں پیپوں کی ضرورت نہیں مکتبہ کوزیادہ ضرورت ہے۔'' مکتبہ سے شاہد صاحب کا بدیبار، بی کرمندی، بدوردمندی، دیچ کرمیں بہت متاثر ہوا۔ان کی بہصاف گوئی بھی مجھے بھلی معلوم ہوئی۔ بات نہایت معقول اور صد فیصد درست تھی۔شاہد صاحب کا یہ جواب مجھ بران کےاعتماداورا نیائیت کی دلیل تھا۔ایک پیغام تھا جو مجھےا جھالگا،اور اس نے مجھے اس درجہ متاثر کیا کہ میں نے اس پیغام کواپنی گرہ میں باندھ لیا۔ میں نے سوچا مجھے واقعی پیسول کی اتنی ضرورت کہاں ہے جتنی مکتبے کو ہے۔ میں نے شاہدصا حب کا پڑھایا ہوا بیسبق ہمیشہ یا درکھا۔ یہ سبق مجھےاس وقت بھی یادتھا جب میں 2010 سے کر 2014 تک تقریباً مانچے سال مکتبہ جامعہ کا اعزازی منجگ ڈائر یکٹر رہااوراس حیثیت سے کتاب نما کا مدیر اعلا بنایا گیا۔ مدر بننے کے بعد بھی میں نے کتاب نما کی خریداری ترک نہیں کی اور حسب معمول زرسالا ندادا کرتا ر ہا۔ اسی طرح جب میں نے مکتبے کے کلینڈر کی سالانہ اشاعت کا آغاز کیا تو اپنے احباب اور جامعہ کے اربابِ حل وعقد کو بھی کلینڈر قبیتاً ہی بیش کیا۔خود بھی ہرسال سوپچاس کا پیاں خرید کرتقسیم کرتا رہا۔ اسی دوران بحثیت مینیخگ ڈائر بکٹر جب میں مکتبہ کی ممبئی برانچ کا معائنہ کرنے اور دوسری مرتبہ تو می کونسل کے کتاب میلے میں شرکت کی غرض سے بہ حکم شیخ الجامعہ بنگ گیا تو وہاں اپنے

قیام وطعام اور جہاز سے آمد ورفت کے تمام اخراجات دونوں مرتبہ خودا پنی ہی جیب سے ادا کیے؛

مکتے کوزیر بارنہیں ہونے دیا۔ حالال کہ ٹی۔اے اور ڈی۔اے وصول کرنے کا مجھا خلاقی وقانونی کی حاصل تھا مگر شاہد صاحب کی پر خلوص آواز میرے کا نول میں گوجی رہی' جمھیں پیپیوں کی ضرورت نہیں مکتبے کو زیادہ ضرورت ہے۔'' مجھے خوشی ہے کہ میری کا وش اور اس وقت کے اردو دوست وائس چانسلر جناب نجیب جنگ صاحب کی خصوصی دل جسی کی وجہ سے مکتبہ جامعہ کی چارس فیجی کی وجہ سے مکتبہ جامعہ کی چارس فیجی کی اور سے شائع ہوکر مکتبہ جامعہ کی جاروں برانچوں میں پہنچ گئیں۔ کونسل نے ہرکتاب کی گیارہ سوکا بیاں چھائی تھیں اس صاب سے کل تعداد چار لاکھ چالیس ہزار ہوتی ہے جو بڑی حصولیا بی تھی۔ میری ہی کوشش سے ''بوانا'' کا کل تعداد چار لاکھ چالیس ہزار ہوتی ہے جو بڑی حصولیا بی تھی۔ میری ہی کوشش سے ''بوانا'' کا پیل شیدہ دو چھوٹی چھوٹی کوٹھر یوں سے نکال کر مین روڈ کی دومنزلہ وسیع وعریض عمارت میں بیا شیدہ دو چھوٹی چھوٹی کوٹھر یوں سے نکال کر مین روڈ کی دومنزلہ وسیع وعریض عمارت میں لیا شیدہ دو چھوٹی جھوٹی کوٹھر یوں سے نکال کر مین روڈ کی دومنزلہ وسیع وعریض عمارت میں لانے کا عزاز بھی مجھوطاصل ہوا۔

شاہد صاحب کے اس سبق نے مجھ سے بڑے بڑے کام لیے ہیں۔ میں ان کاشکر گزار ہوں۔ ساتھ ہی شعبۂ اردو کے رفقا اور طلبہ کا بھی شکریہ ادا کر تاہوں جن کے سرگرم عملی تعاون نے میرے عزائم اور حوصلے کو بحال رکھا اور میرے جوش و جذبے کو سر ذہیں ہونے دیا۔ مکتبے کے تمام کارکنان بھی میرے شکریے کے متحق ہیں، جونہایت قلیل شخواہ پرضج سے شام تک محنت کرتے ہیں اور جنھوں نے مکتبے کی از سرنو تعمیر وترقی میں قدم قدم پرمیر اساتھ دیا تھا۔ مجھا حساس ہے کہ مکتبے کی ان غیر معمولی کا مرانیوں کے حصول کی جدو جہد میں ان کی محنتوں کا عرق شامل ہے۔ اللہ انھیں جزائے خیر دے (آمین)۔

آخر میں بیوش کرنا ہے کہ میرے مرقی اور مجی شاہد علی خاں صاحب کے مکتبۂ جامعہ سے عشق کا آغاز ممبئی برائج سے ہوا تھا مگر میں وہاں کا گواہ نہ بن سکا۔ دلی میں اسے پھلتا پھولتا ضرور دیکھا ہے اور خوب دیکھا ہے۔ یہاں جو دیکھا ہے اور جو محسوں کیا ہے انھیں تاثر ات کواپنے انداز میں لکھنے کی کوشش کی ہے۔ تاہم مجھے اعتراف ہے کہ بیان کی داستانِ عشق کا عشر بھی نہیں۔ان کے کارنا ہے مربوط ومبسوط کتاب کے متقاضی ہیں۔ وہ اپنے رنگ میں تنہا ہیں ان کا کوئی حریف نہیں اور ہو تھی نہیں سکتا۔ بقول غالب:

کون ہوتا ہے حریف مئے مردافگن عشق •

### شيوياتر ياتطى

#### -جنون انتظار تعنی فسانهٔ مرز ارسوا

مرزامحمہ ہادی رسوا کے ناول' امراؤ جان ادا'' نے مار چ 1899 میں منظرِ عام پر آتے ہی الیے سنسنی خیز شہرت حاصل کی کہاس ناول کے قارئین کھنو کی گلیوں میں امراؤ جان کے مکان کی تلاش میں پھرنے لگے۔ناول میں مذکور جگہوں کے نام پرامراؤ جان کی سراے اور امراؤ جان کا کنوال جیسی جگہیں مشہور ہوگئیں۔

"امراؤ جان ادا" آپ بیتی کے انداز پر لکھا گیا ناول تھا۔ امراؤ جان مرزار سوااور منشی احمد حسین کے اصرار پراپنی داستانِ حیات سناتی ہیں اور مرزار سوااے خاموثی سے قلم بند کرتے جاتے ہیں۔ آخر میں مصودہ امراؤ جان کو دکھایا جاتا ہے تو وہ ناراض ہوتی ہیں کہ ان کی زندگی کے فسانے کو یوں عام کرنااخیں منظور نہ تھا۔ اس وقت تو امراؤ جان کچھ کر سکنے کی حالت میں نہ ہونے سبب خاموش رہ گئیں لیکن مشہور ہے کہ اس کا بدلا انھوں نے" جنونِ انتظار یعنی فسانۂ مرزا رسوا"کو شائع کر کے لیا۔

یدرسالہ کافی وقت تک شائقین ادب کی نگاہوں سے خفی رہا۔ پھر تمکین کاظمی نے ''امراؤ جان ادا'' پراپنے مقدمے (1956) میں اس بات کا ذکر کیا کہ انھوں نے اپنے رفیق تراب علی خال باز سے جنھیں نادر پرانی کتا ہیں جمع کرنے کا شوق تھارسالہ''جنونِ انتظار یعنی فسانۂ مرز ارسوا'' حاصل کیا جوور ماہر درس پبلی کیشن ، راے صاحب گلاب شکھ کے پریس ،کھنؤ سے 22 صفحات پرشائع ہوا تفاتی اس رسا کے کا دوسری دفعہ ذکر ڈاکٹر میمونہ بیکم انصاری اپنے تحقیقی مقالے "مرزامجہ ہادی ، مرزاورسوا" (1963) میں کرتی ہیں۔اس کا نسخہ آئھیں سالار جنگ میوزیم لا بسری ،حیدرآ بادسے دستیاب ہوا تھا۔اس کے بعد ظہیر فتح پوری نے اپنے تحقیقی مقالے "رسواکی ناول نگاری" (1970) میں اس رسالے کا مکرر ذکر ڈاکٹر میں اس رسالے کا مکرر ذکر ڈاکٹر یوسف سرمست کی تصنیف" بیسویں صدی میں اردو ناول" (1995) میں ناول" امراؤ جان ادا" یوسف سرمست کی تصنیف" بیسویں صدی میں اردو ناول" (1995) میں ناول" امراؤ جان ادا" کے تجویے کے دوران ہوتا ہے۔ 2000 میں چودھری محمد فیم نے سال نامہ" دراسات اردو" لاین خوان انتظار کے تون انتظار کون اول کا سلسل قرار دیا۔2012 میں بیرسالہ کرویا شانڈ لیہ اور تیمورشاہد کی لین فسانۂ مرزار سوا" کوناول کا سلسل قرار دیا۔2012 میں بیرسالہ کرویا شانڈ لیہ اور تیمورشاہد کی مقدمہ مشتر کہ کوششوں سے Madness of Waiting کے خوان سے زبان پبلی کیشن ، دبلی سے شائع موا۔ اس کتاب میں" جنون انتظار یعنی فسانۂ مرزار سوا" کا انگریز کی ترجمہ کرویا شانڈ لیہ کو کارئیگی میلون کے ملین بگ پروجیکٹ کے تحت ڈوبٹل اور پروفیسر چودھری محمد فیم کا تیمرہ اور اصل اردور سالے کی عکسی کا پی شامل ہے۔ رسالے کی مید لا انبریری آف انڈیا پروجیکٹ میں اُبلوڈ ٹیڈ ملی تھی۔اس عکسی کا پی شامل ہے۔ رسالے کی مید لا انبریری آف انڈیا پروجیکٹ میں اُبلوڈ ٹیڈ ملی تھی۔اس عکسی کا پی سان سے انھیں معلوم ہوا کہ اصل نسخہ سالار جنگ میوز کم لا تبریری ،حیدرآ باد میں موجود ہے۔شانڈ لیہ نے پاکستان کے تیور شاہد کی مدد سے سالار جنگ میوز کم لا تبریری ،حیدرآ باد میں موجود ہے۔شانڈ لیہ نے پاکستان کے تیور شاہد کی مدد سے سالار جنگ میوز کم لا تبریری ،حیدرآ باد میں موجود ہے۔شانڈ لیہ نے پاکستان کے تیور شاہد کی مدد سے سالار جنگ میوز کم لا تبریری ،حیدرآ باد میں موجود ہے۔شانڈ لیہ نے پاکستان کے تیور شاہد کی مدد سے سالار جنگ میوز کم لات کی تیور شاہد کی مدد کی مدر آ کا دور سالے کا انگریز کی ترجمہ کرا کے اسے 2012 میں شائع کیا۔

وجہ تصنیف اس رسالے کی بہ بتائی جاتی ہے کہ جب مرزار سوا''امراؤ جان آدا'' کی ترتیب واشاعت میں مصروف سے توایک روزامراؤان کی غیر حاضری میں ان کے مکان پر پہنچیں اور مرزا کے ایک خاص نوکر کوا پنے ساتھ ملاکر گھر کا چپا چپا تلاش ڈالا کہ پچھسا مانِ رسوائی ہاتھ لگے۔ قسمت سے انھیں مرزا کی ایک ناتمام مثنوی'' نالہ کر سوا''اور چند خطوط دستیاب ہوگئے۔ پچھتو امراؤ کو پہلے ہی خبرتھی پچھان شواہد سے عیاں ہوا کہ مرزانو جوانی میں کسی یورو پین خاتون صوفیہ پرعاشق تھے۔ بیہ معاشقہ کئی برسوں چلالیکن ایک دن صوفیہ بغیر بتائے اپنے ملک چلی گئی اور پھر بھی واپس نہ آئی۔ معشوقہ کے اخرار سوا'' میں مرزاد یوانگی کی حالت کو بہنچ گئے۔ امراؤ جان نے'' جنونِ انتظار یعنی فسانۂ مرزار سوا'' میں بی مثنوی اور صوفیہ کا خطشامل کیا اور نثری حصہ خود کھے کر بیدا ستانِ عشق وجنون ترتیب مرزار سوا'' میں بی مقدمے میں کھا ہے دی اورا سے شائع کرا گیا جا کہ مقدمے میں کھا ہے دی بیرتار تی ہے کیم ایریل 1899 کے امراؤ کھی جیں :

'' جس دن مرزا صاحب نے میری سوانح عمری شائع کی اور ایک جلد میرے ملاحظہ کے لیے بھیجی اسی دن میں نے اس مختصر تحریر کی ایک جلد ان کی خدمت میں روانہ کی۔ یقیناً مرزاصا حب خوش تو نہ ہوئے ہوں گے مگر کیا کر سکتے ہیں' ۔ مندرجہ بالاقصے سے ہم چندنتا کج اخذ کر سکتے ہیں:

- (۱) امراؤ جان محض ایک کرداز نبین بلکجیتی جاگی گوشت پوست کی انسان تھیں۔
  - (٢) و ه کلهنؤ میں مقیم تھیں اور مرز ارسوا کی ہم عصراور تقریباً ہم عمر تھیں۔
  - (٣) ناول''امراؤ جان آدا''لکھنؤ کی مشہور طوائف امراؤ کی سنچی داستان ہے۔
- (۴) رسالهٔ 'جنون انتظار یعنی فسانهٔ مرز ارسوا' 'اِن ہی امراؤ جان نے ترتیب دیا تھا۔

مثنوی'' نالہُ رسو'' یا رسالہُ' جنونِ انتظار' ' کی فئی حیثیت اور تاریخی اہمیت سے قطع ِ نظر یہ مقالہ مندرجہ بالا چارنکات کی نفیش و تحقیق پرمنی ہے۔

خود مرزار آسواتمام عمرلوگوں کو میہ باور کراتے رہے کہ امراؤ جان حقیقت میں ان کی جانے والی لکھنو کی ایک طوا کفتے تھیں۔ بقولِ تمکین کاظمی: مرزا سے اس کے بارے میں اکثر پوچھا کرتا تھا اور مرزا کہا کرتے تھے کہ آدا واقعی ایک عورت تھیں اور یہ قصہ سچاہے۔ البتہ بعض با تیں مرزانے زیب داستان کے لیے بڑھا دی ہیں' کے مرزار سوا کے ثاگر دمرتضلی حسین موسوی (مشک گنج بکھنو) اورخادم عباس (ساکن میران پورا، بارہ بنکی ) بھی رسوا اور امراؤ جان کے دیرینہ تعلقات کی گواہی دیتے ہیں اور ان کا خیال ہے کہ نین موسیقی میں امراؤ کی مہارت نے رسوا کوان کی طرف مائل کیا ہے ان افوا ہوں کو ہوا دینے میں خود رسوا پیش پیش رہے۔ اس قصے کی صدافت کی تفیش کرتے ہوئے مندرجہ ذیل کات زرغور رہنے جائیں:

- (۱) ناول میں صاف ذکر ہے کہ جب 1857 میں غدر کی بھگدڑ مجی تو امراؤ جوزندگی کے بہت سے نشیب و فراز دیکھ چکی تھیں، خانم کے ہمراہ کھنؤ سے نکل پڑیں۔ جب کم کمین کاظمی کے مطابق مرزا کی تو ولا دت ہی غدر کے دنوں میں لکھنؤ میں ہوئی کے بقولِ نورالحسن نقوی، مرزا محمد ہادی غدر کے ایک برس بعد 1858 میں پیدا ہوئے کی اس سے یہ بات طے پائی کہ اگر کھنؤ میں امراؤنام کی کوئی طوائف تھیں بھی تو بھی وہ رسوا کی ہم عصر نہیں ہو سکتیں اور نہ مرزا اُن کی داستان ان کی زبانی سُن سکتے ہیں۔
- (۲) ناول امراؤ جان آدا' میں امراؤ اپنی داستانِ حیات مرزار سوا اور چند قریبی احباب کے

- سامنے بیان کرتی ہیں اور مرز ارسواات قلم بند کر لیتے ہیں۔ بہ قولِ نورالحین نقوی اس ناول سے پہلے مرزامحمد ہادی ہادی ہادی کھتے تھے رسوانہیں۔ ناول کے مرز ارسوااس لیے ایک کر دار محض ہیں کیوں کہ زمانی اعتبار سے مرزامحہ ہادی امراؤ کے وقت میں موجود نہیں ہو سکتے تھے۔ جب ناول کی اشاعت کے بعد بہ کر دارمشہور ہوگیا تو لوگوں نے مرزامحہ ہادی اور مرز ارسوا کوایک ہی شخص سمجھ لیا ور مرزامحہ ہادی 'رسوا' ہوگئے نے
- سے خلہ میر فتح پوری کے مطابق ناول'امراؤ جان آدا' کے پہلے اڈیشن کے پشت کے سرورق پر '' جنونِ انتظار' کا اشتہار شائع ہوا تھا اور اس میں یہ دعویٰ کیا گیا تھا کہ یہ امراؤ جان کی '' جنونِ انتظار' کا اشتہار شائع ہوا تھا اور اس میں یہ دعویٰ کیا گیا تھا اور ناول کی کا پی تصنیف ہے لئے جب امراؤ نے یہ رسالہ مرزا سے چھیا کر ترتیب دیا تھا اور دستیاب ہونے کے بعدرسالے کی جلد مرزا کوروانہ کی تھی تو مرزا کے ناول پر اس کا اشتہار کیوں کر شائع ہوا؟ اس کا مطلب تو یہی ہے کہ مرزا کو اس رسالے کا علم پہلے سے تھا اور انھوں نے خود ہی اس کی تشہیر کی۔
- (۴) ناول''امراؤ جان آدا'' میں مرزا لکھتے ہیں کہ امراؤ اپنی نئی زندگی کو یوں منظرِ عام پر لانے سے ناراض ہوئیں۔ بیلکھ کر مرزا'' جنونِ انتظار یعنی فسانۂ مرزار سوا'' کی زمین اور ماحول تیار کر لیتے ہیں۔ قرینِ قیاس ہے کہ ان کے ذہن میں ناول کی دوسری قسط یا sequel کا تصور تھا اور ممکن ہے کہ وہ اسے مکمل بھی کر چکے تھے۔
- (۵) مرزاہادی کے پہلے ناول''افشا بے راز''(1896) میں بھی امراؤ جان کا ذکر آتا ہے۔اس میں مرزا لکھتے ہیں''ہا ہے امراؤ جان، خدا بخشے کیا مردم شناس رنڈی تھی''۔امکان ہے کہ اگر امراؤ جان تھی بھی تو 1896 سے قبل ان کا انتقال ہو چکا تھا جب کہ''جنونِ انتظار لینی فسانۂ مرزار سوا''1899 میں شائع ہوا آلے
- (۲) ''جنونِ انتظار یعنی فساخهٔ مرزار سوا'' کیم اپریل 1899 کوشائع ہوا تھا۔ کروپا شانڈلیہ کا قیاس ہے کہ Fool's Day کے دن اس رسالے کا منظر عام پر آنامرزا محمد ہادی رسوا کی شرارت یا مذاق بھی ہوسکتا ہے۔ "اِ
- (۷) مثنوی ''نالهُ رَسُوا'' کی بحراور اسلوب مرزا کی ہی ایک اور مثنوی ''اُمیدوہیم'' سے سراسر مماثلت رکھتی ہے۔ اس لحاظ سے' نالهُ رَسُوا'' مرزا محمد ہادی کی ہی تخلیق معلوم ہوتی ہے۔ ''اُمیدوہیم'' کے پہلے ھے' 'عشقِ تازہ'' میں مرزا آئز ایبلاتھو برن کالج کھنو میں ایک

یوروپین دوشیزہ سےاپنے معاشقے کا ذکر کرتے ہیں۔ گمان ہے کہ یہ یوروپین خاتون صوفیہ ہی ہول گی۔

(۸) ''امراؤ جان آدا'' سے قبل طواکفوں کی زندگی پربنی دوناول سے احسین البجم کسمنڈ وی کا ''نشر'' اور قاری سر فراز حسین عزمی کا''شاہدر عنا'' سے منظر عام پر آچکے تھے۔''نشر'' میں غائم جان کے خطوط کے ذریعے آپ بیتی کی شکل میں ناول کو ترتیب دیا گیا تھا۔ یوسف سرمست نے''شاہدر عنا'' اور'' امراؤ جان آدا'' کے پلاٹ اور ترتیب واقعات میں اندرونی مماثلتوں کا تفصیل سے ذکر کیا ہے گئے قرینِ قیاس ہے کہ مرز اہادی نے اپنے پیش روؤں سے جواخد واستفادہ کیا اس کی جانب سے قارئین کی توجہ ہٹانے کے لیے بیسارا قصہ رچا۔ گرچہ کہ رسواکی فنی مہارت نے یوں بھی ''امراؤ جان آدا'' کو شاہکار کا درجہ دلا دیا تھا گرقے کے تیج ہونے کی افواہوں نے اسے مزید دلچسپ بنا دیا اور اس سے ناول کی شہرت میں اضافہ ہوا۔

مندرجہ بالا نکات پرنظر نانی کریں تو واضح ہوتا ہے کہ کوئی نہ کوئی طوائف کھنؤ میں تھیں جن سے امراؤ کا کردار متاثر ہے۔ مرزا ہادی کی ان سے قربت بھی قرینِ قیاس ہے جس کے سبب وہ طوائفوں کی زندگی اور ماحول سے بار کی سے واقف ہوئے۔ صوفیہ یا کسی انگریز خاتون کا کردار بھی گمان ہے کہ رسوا کی زندگی سے بھی نہ بھی گرزا تھا۔ گرنہ تو ''دجنونِ انظار یعنی فسائۂ مرزار سوا'' اداکی تصنیف ہے اور نہ بی امراؤ جان آدامرزا ہادی کی ہم عصر تھیں۔ پیضر ور ہے کہ مرزانے اصل زندگی سے کردار اخذ کیے اور اپنی تخلیفات میں انھیں زندہ جاوید بنادیا۔''جنونِ انظار یعنی فسائۂ مرزا رسوا' خودمرزار سواکی ہی تصنیف ہے جس کوانھوں نے اس انداز پر تربیب دیا ہے کہ قارئین کی دل چسی اور تجسس میں اضافہ ہوتا رہے۔ پیرسالہ مرزا کی شوخی اور ذہانت کی بیک وقت دلیل ہے۔ یہ پورا وقعہ غیر کرنار سواکے لیے قطعی مشکل نہ تھا کیوں کہ مرزار سواکی شخصیت کو جائے والے اس بات واقعہ غیں کہ مرزار سوال کی راجنونی کے بھی کی حدّ فاصل کو یار کر جاتے تھے۔ سے بخو کی واقف عیں کہ مرزار سوالہ کو جائے تھے۔

حوالے

Madness of Waiting, Krupa Shandilya & Taimoor Shahid, Zuban
Publications, Delhi, 2012, p. 23

- ع امراؤ جان ادا،مرزامجد بادی رسوا،مقدمه تمکین کاظمی، ایجویشنل یک باؤس علی گڑھ، 2002، ص 56۔
  - س الضأص 16-
- Madness of Waiting, Krupa Shandilya & Taimoor Shahid, Zuban Publications, Delhi, 2012, p.1
- امراؤ جان ادا،مرزامجمه بإدى رسوا،مقدمه متن كاظمى،ايج يشنل بك باؤس على گرهه،2002،ص19\_
- ایضاً ہُں۔ ایضاً ہیں۔ رسوا کی ناول نگاری ظہیر فتح پوری ،حروف ،راولپنڈی ،1970 ،ص75۔ امراؤ جان ادا،مرزامجمہ ہادی رسوا،مقدمتمکین کاظمی ،ایجویشنل بک ہاؤس ،علی گڑھ،2002،ص15۔
  - و الضأص 8-

  - ۔ ولے ایفنا، ص7۔ للے رسوا کی ناول نگاری، ظہیر فتح پوری، حروف، راولپنڈی، 1970، ص90-91۔
  - بيسويں صدی ميں اردوناول، ڈاکٹریوسف سرمست، تر قی اردوبيورو، نئی دہلی، 2000ء ص103۔
- Madness of Waiting, Krupa Shandilya & Taimoor Shahid, Zuban Publications, Delhi, 2012, p. 23
- سمل بیسویں صدی میں اردو ناول، ڈاکٹر پوسف سرمست، ترقی اردو بیورو، نئی دہلی، 2000، ص **~**86-100

### **گاھے گاھے بازخواں** احمربشیر

# التدحافظ بهنام خداحافظ

هم نے ترکی، اطالیہ، ہیا نیہ، یونان اور دیگر ممالک میں اپنے دوستوں کو ٹیلی فون پر سال نوکی مبارک باددی۔ گفتگو کے اختتام پر اطالیہ سے ہماری دوست نے '' آری ویدر چی'' (Arrivederci) اور ترکی سے ہمارے دوست اور ان کی بیگم نے '' گلے گئے'' کہا۔ اسی طرح دوستوں نے اپنی اپنی زبانوں میں ویسے ہی الوداع کہا جیسے وہ پہلے کرتے آئے تھے۔ ہم نے جب کراچی فون کیا تو بات چیت کے اختتام پر وہاں سے'' اللہ حافظ'' کی آواز آئی۔ کراچی میں ہی کسی اور کوفون کیا پھر اللہ حافظ، تیسرا فون اللہ حافظ۔ اس کے بعد لا ہور، راولپنڈی، اسلام آباد، کوہ مری، لاڑکا نہ، غرض جہاں بھی فون کیا، ہمارے دوستوں اور رشتے داروں نے فون رکھنے سے پہلے'' اللہ حافظ'' کہا۔

ہم نے لندن، لندن کی نواحی بستیوں اور انگستان کے دوسر سے شہروں میں آباد پاکستانی احباب کوفون کیا۔ انھوں نے بھی بات چیت کا اختیام '' اللّٰہ حافظ''سے کیا۔

متحدہ عرب امارات کی ریاستوں دبئ اور شارجہ سے ہمارے بھائیوں نے''اللہ حافظ'' ہی کہا۔

آخر میں ہم نے سوچا کیوں نہ کینیڈا اور امریکہ میں آباد پاکستانیوں کو آزمایا جائے۔ مونٹریال، نیویارک اور شکا گوہے بھی''اللہ حافظ''ہی کی صدا گونجی۔

میں گھبرا گیا، یا اللہ، اے خدا، یہ کیا ما جراہے؟ کہیں سلطنت پاکتان کی جانب سے کوئی فرمان تو نہیں جاری ہواہے جس کی خبر ہم جیسے نالائق لوگوں تک نہیں پہنچ پائی ہے؟ یا یہ کوئی وبا پھیلی ہوئی ہے یا وائرس، جس نے کو ہمری سے لے کر شکا گوتک پاکتانیوں کو اپنی لیپٹ میں لے لیا ہے؟ یا یہ کوئی شیعہ سنّی دشنی ہے؟ ایران دشنی ہے؟ یا پھر اردو دشنی ہے؟ ہمیں نہیں معلوم، کیول کہ اب تک ہم سب پاکستانی رخصت ہوتے وقت ایک دوسرے کو''خدا حافظ'' کہتے چلے آئے تھے۔

''اللہ''عربی کے لفظ''الہ''سے ہے جس کا مطلب'' دیوتا''ہے اور''الاھۃ''،'' دیوی''کو کہتے ہیں۔''اللہ'' دراصل' واحد کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ایک اورصرف ایک''اللہ''۔''خدا'' فارسی کے لفظ''خود''سے ماخوذ ہے (جسے ہم اردو میں رات دن استعمال کرتے ہیں ، بیجانے بغیر کہ بیفارس کا لفظ ہے ) لیمنی خدا خودا پنی ذات سے قائم ہے۔قرآن میں بھی کہا گیا ہے کہ اللہ کوکسی نے پیدانہیں کیا اور نہ ہی اس سے کوئی پیدا ہوا ہے۔

اردوزبان عربی سنسکرت، ہندی، فارسی اورتر کی زبانوں کی مرہون منّت ہے،مگرسب سے زیادہ جھاپ اس پر فارسی کی ہے۔ بعد میں اس میں مغربی زبانوں کے الفاظ بھی داخل ہوئے ہیں۔فارسی نے جولطافت،حسن اور جمال اردوکو بخشاہے وہ کسی بھی اور زبان نے اردوکو عطانہیں کیا۔اگرآ ب فارسی کوار دوزیان سے نکال دیں توار دو کے دامن میں یاقی کیا بچے گا۔ ہماری روز مر"ہ کی زندگی میں فارس کا اتنا دخل ہے کہاس کے بغیر ہم چل ہی نہیں سکتے اور وہ الفاظ جوہم نے عربی کے لیے ہیں ،ان میں سے بہت سے فارسی کے توسط سے آئے ہیں اور ان کی شکل بدل گئی ہے۔اصل میں جھے لسانیات کا شوق نہیں ہے اسے انداز ہ ہی نہیں ہوتا کہ اس کی گفتگو، بول حال ،تحریر وتقریر میں جتنے الفاظ ہوتے ہیں ان میں سب سے زیادہ فارسی کے ہوتے ہیں۔ فارسی ہمارے کلچر میں رچ بس گئی ہے۔ ہم صبح شام اپنی گفتگو میں فارسی کے محاور اورامثال استعال کرتے ہیں۔ایک موقع پرتو ہم نے فارس محاورے کے استعال سے انگریز تک کومخطوظ کرنے میں کامیانی حاصل کی۔ ہمارے تین چھوٹے بھائی اندن آئے ہوئے تھے۔نصیر لیبیا سے آئے تھے، حفیظ یا کتان سے آئے تھے اور سب سے چھوٹے سلیم متحدہ عرب امارات ہے۔ ہم Bayswater کے ایک قہوہ خانے میں بیٹھے ہوئے تھے، اتنے میں دوانگریز ہماری میزیر آ کر بیٹھے۔ وہ دونوں بھائی تھے۔ ہم کھا بی چکے تھے۔ مجھے کافی کی مزیدطلب ہوئی۔میں نے سلیم کو بیسے دیےاور کہاا کیہ کافی لے کرآ ؤ سلیم جیسے ہی کافی لے کر آئے حفیظ نے کہا کیک بہت لڈیدتھا۔انھیں کیک کا ایک اورٹکرا چاہیے تھا۔سلیم کومیں نے پھر رقم دی۔ جب وہ کیک لے کرآئے تو نصیر نے خواہش ظاہر کی کہ وہ ایسیریسو کافی بینا جا ہے

ہیں۔ سلیم پھر گئے۔انگریز بیسب تماشا دیکھر ہے تھے۔ میں نے ان انگریز بھائیوں سے کہا کہ ہماری ثقافت میں چھوٹے بھائی کی حیثیت'' گئی ہوتی ہے (بیبیس بائیس برس پہلے کی بات ہے، وہ صورتِ حال اب عام طور برنہیں ہے)۔ میں نے انھیں فاری کی بیہ کہاوت سنائی ''سگ ماش، براد رِخور دم باش!''

میری تو قع کے خلاف وہ دونوں بھائی بہت لطف اندوز ہوئے۔خاص طور پر ہڑے بھائی کی اُنا میں اضافہ ہوا۔ اس نے فوراً اپنے چھوٹے بھائی پر تھم صادر کیا''میرے ڈاگ، جاؤ۔ میرے لیے چائے لے کرآؤ!''دوسرے دن ہم چاروں بھائی پھراسی میز پر بیٹھے ہوئے تھے۔ اس مرتبہ بڑے بھائی اکیلے ہی آئے۔انھیں افسوس تھا کہ ان کا''ان کے ساتھ نہیں ہے۔ لہٰذاانھیں خوردونوش کی اشیا کاؤنٹر سے خودلا نا پڑیں گی۔میرے لیے خوثی کی بات بیتھی کہ اس نے ''ڈاگ'' کا لفظ استعمال نہیں کیا بلکہ یہ کہا کہ آج میرے ساتھ میرا''کتا''،میرا''سگ'' نہیں ہے۔

اردوزبان عام طور پراورشاعری خاص طور پر فارس کی مقروض ہے۔ اردو میں نئ نئ تراکیب اوراصطلاحات فارس پرمبنی ہیں جن کے استعال سے اس کی خوب صورتی میں گراں قدراضافیہ ہواہے۔

فیض احرفیض کی مندرجہ ویل تصانیف پرغور سے جے بقش فریادی ، دستِ صبا، زنداں نامہ، دستِ بیست بیس دستِ بیستا، شام شہر یاراں ، مرے دل مرے مسافر ، غبارا یا م ان میس دفقش ، وادی ، سینا، شام شہر یاراں ، مرے دل مرے مسافر ، غبارا یا م سیت فارسی دفقش ، وادی ، سینا ، اور عبارا یا م ، نہیں کھیں گے۔ بیر اکیب بھی فارسی کی ہیں۔ متاع لوح وقلم ، میں الفاظ عربی کے ہیں لیکن ترکیب فارسی کی ہے۔ اس پرغور سے جے: ''بیداغ داغ اُجالا، بیشب گزیدہ سخر' یا در ہے کہ فیض نے انگریز ی کے علاوہ فارسی میں نہیں بلکہ عربی میں ایم الفاظ اگر چہ عربی کے ہیں، ترکیب فارسی کی ہے۔ دنستال فارسی کا کیا ہے۔ میں انتخال فارسی کا کیا ہے۔ دنسخہ ہاے وفائیں الفاظ اگر چہ عربی کے ہیں، ترکیب فارسی کی ہے۔

اگرآپ کوکسی وجہ سے فیض پسند نہیں ہیں تو پاکستان کے قومی شاعر علامہ اقبال کا کلام ملاحظہ فرمائے۔ جبیبا کہ سب کو معلوم ہے، اُنھوں نے فارسی اور اردو دونوں زبانوں میں شاعری کی ہے: سرودِ رفتہ باز آید کہ ناید؟
نسے از حجاز آید کہ ناید؟
سر آمد روزگارِ ایں فقیرے
دگر داناے راز آید کہ ناید؟

دردشت ِجنونِ من جریل زبول صیدے یزدال بکمند آور اے ہمتتِ مردانہ

اوراردومیں کہتے ہیں:

جس کھیت سے دہقاں کو میسر نہ ہو روزی اس کھیت کے ہر خوشئہ گندم کو جلا دو

بے خطر کود پڑا آتشِ نمرود میں عشق عقل ہے محوِ تماشاے لبِ بام ابھی

غور فرمایئے ،اردو کے اِن اشعار میں کتنے الفاظ فارس کے ہیں۔

اگرآپ کوا قبال بھی پیندنہیں ہیں تو اسداللہ خاں غالب کی شاعری پرنظر ڈالیے۔انھوں نے بھی فارس اورار دودونوں زبانوں میں اشعار کیج ہیں۔ان کی فارس کومشکل سمجھا جاتا ہے:

> نشنیرہ لذّتِ تو فرو می رود بہ دل اے حرف، محو لعل شکر خای کیستی

(تمھارےاُن کے الفاظ کی مٹھاس میرے دل میں سرایت کرگئی۔اُن کہے اس لیے کہ تمھاری اپنی مٹھاس سے تمھارے لب جُڑ گئے ہیں)

> گردم ہلاک فرہ فرجامِ رہروی کاندر تلاش منزل عنقا شود ہلاک

(میں اس مسافر کے قابلِ ستائش انجام کود کھے کرخوشی سے مراجار ہا ہوں جوعنقا کی منزل تلاش کرتے کرتے اپنی جان قربان کر دیتا ہے )

یہ تو غالب کے فارس کے دواشعار نمونے کے طور پر پیش کیے گئے ہیں۔ان کی اردو کی شاعری میں بھی فارس کا بہت عمل دخل ہے۔غالب کے دیوان کا پہلاشعرہے: نقش فریادی ہے کس کی شوخیِ تحریر کا کاغذی ہے پیرہن ہر پیکرِ تصویر کا

اور دوسراشعر:

کاوِ کاوِسخت جانی ہاے تنہائی نہ پوچھ صبح کرنا شام کا لانا ہے جوے شیر کا

اور بیشعر:

آگہی دام ِ شنیدن جس قدر جاہے بچھائے مدّعا عنقا ہے اپنے عالم تقریر کا چلیے چھوڑ بے غالب، اقبال فیض بھی کو۔ فارس نکال دینے کے بعد پاکستان کے قومی ترانے کا کیا سیجھے گا؟

پاک سرز مین شاد باد کشور حسین شاد باد تو نشانِ عظمت ، عالی شان ارضِ پاکستان مرکز یقین شاد باد قوت اخوت عوام قوم ، ملک ، سلطنت قوم ، ملک ، سلطنت پائنده باد ، تا بنده باد پائنده باد ، تا بنده باد رمبر ترقی و کمال مائی خدا مے ذوا کجلال

خداحافظ

(به شکریه "دی اینول آف اردواسٹڈیز ، 2004)

# مجتباحسين كى بےمثال فنكارى

زندگی ایک معمہ ہے، سجھنے کا نہ تہجھانے کا۔ابتدا کی خبر نہ انہا معلوم ہم زندگی کی پچھٹر بہاریں و کھے چھے ہیں۔نومبر میں چھیٹر کے ہوجا ئیں گے۔ بہاریں تو ہم نے محاور تا لکھ دیا ہے ورنہ وُنیا تو ایک آشوب خانہ ہے جو بل بل آپ کا امتحان لیتی ہے۔ طرح طرح کی آ زمائشوں سے گزارتی ہے۔ہم نے بھی تتم جھیلے ہیں۔اگر سخت جان نہ ہوتے تو اب تک خاتمہ بالخیر ہو چکا ہوتا۔مجتبیٰ ہم سے چارستم زیادہ جھیلے ہوں گے۔ ہوتا۔مجتبیٰ ہم سے چارسال بڑے ہیں۔نسبتاً انھوں نے ہم سے چارستم زیادہ جھیلے ہوں گے۔ زندگی کی ناہمواریوں سے برسر پیکارر ہے کا یہ ہُمز انھوں نے اپنے طنز ومزاح کی کئی اورشیریں زندگی کی ناہمواریوں سے برسر پیکارر ہے کا یہ ہُمز انھوں نے اپنے طنز ومزاح کی گئی اورشیریں بیانی میں تلاش کیا۔ہم نے انھیں جب بھی دیکھا ہم ببلب دیکھا۔وہ کہیں بھی ہوں ،کسی محفل میں موں ، اپنی شافتہ کی سے سیانی کا جا دو سر چڑھ کر بولتا ہے۔

ایک بڑے ادیب نے مضمون ککھاتھا: '' مجھے میر کے دوستوں سے بچاؤ''۔اگرہم سے کوئی مدر فہمائش کرتا تو ہم ککھتے '' ہمیں ہمارے دوستوں نے بچالیا''۔ یہ ہماری خوش بختی ہے کہ خدانے ہمیں غیرمشر وط محبت کرنے والے ایسے دوستوں ،مونسوں اور غم خواروں سے سر فراز کیا ہے جنہوں نے ہماری کٹ جحتی ، کج بحثی اوریاوہ گوئی کے باوجود نہ صرف سینے سے لگایا بلکہ ہماری تراش خراش کر کے ہمیں کہیں کہیں سے انسان بننے کا حوصلہ بھی بخشا۔

آج ہم اپنے ایک ایسے ہی سے رفیق اور حبیب مجتبی حسین کا تخلیقی محاسبہ کر کے خود کو مفتر کرنا چاہتے ہیں جو گزشتہ چالیس پینتالیس برسوں سے ہم جیسے ناتر اشیدہ اور مُنہ بھٹ شخص کو جسیل رہے ہیں۔ ہاری بے رہے ہیں۔ بالمشافہ ملاقات ہونہ ہو، ٹیلی فون پر ہم سے برابر رابطہ قائم رکھتے ہیں۔ ہماری بے سروپا، بے لگام اور واہیات گفتگو کو وہ طنز و مزاح کے زمرے میں شامل کر کے خوب خوب محظوظ سروپا، بے لگام اور واہیات گفتگو کو وہ طنز و مزاح کے زمرے میں شامل کر کے خوب خوب محظوظ

ہوتے ہیں، حالانکہ وہ بذات خود طنز و مزاح کی دنیا کے ایسے اُلبیلے کو کمبس ہیں جنہوں نے یگانہ افسانو کی اسلوب کی طرح ڈالی ہے، جوالف لیلوی داستانوں کی طرح سحر خیز ہے۔ صربر خامہ سے جو جادوانھوں نے جگایا ہے اور لفظوں کو جس طرح مصور کیا ہے، اس کا جواب وہ خود ہیں، کوئی اور نہیں۔ ان کے قلم کی شکفتگی اور شیفتگی کی ایک دنیا قائل ہے۔ کاغذ پر کامی ان کی تحریر کو ان کا نام پڑھے بغیر ہم سمجھ جاتے ہیں کہ اس پردہ زنگاری کے پیچھے کون ہے۔

مجتلی حسین کی صحرانوردی اس بات کا بیّن ثبوت ہے کہ وہ عاشق کا دل لے کر پیدا ہوئے ہیں۔ وہ سرتا پاعشق ہیں اور انھیں اس بوقلمونگ کا ئنات کے ذرّے ذرّے سے پیار ہے برطانیہ جاپان ، فرانس ، امریکہ ، کینیڈا، روس ، ازبیکتان ، پاکتان ، سعودی عرب ، سلطنت عمان اور متحدہ عرب امارات کی سیاحی کرچکے ہیں۔ اس لیے اگر اُنہیں'' حیدر آبادی ابنِ بطوط'' کے لقب سے موسوم کیا جائے تو بجا طور پر برحق ہوگا۔

ہم نے ان کے جاپان، برطانیہ، امریکہ اور فرانس کے سفرنا مے پڑھے تو ان سجی ممالک کی تہذیب و ثقافت کے ساتوں رنگ ہمارے ذہن کے اُفق پر روشن ہوتے چلے گئے۔ وہاں کے لوگوں کی بود وباش، وہاں کے اشتہا انگیز کھانے، وہاں کے راگ رنگ وہاں کی موسیقی، نغمہ ونوربن کر ہمارے حواس پر چھاگئے۔ وہاں کے موسموں کی دلنواز انگڑائیاں بھی بارش بن کر ہمارے وجود کو شرابور کر کئیں اور بھی برف باری کے سفیدروئی جیسے براق گالوں نے ہمیں اپنی آغوش میں لے لیا لفظوں کی رنگولی سے فطرت کے مناظر کو زندہ اور تابندہ بنا کر پیش کرنے کا فن کوئی مجتبی سے سیکھے۔

مجتبی حسین کو جاپان نے اور جاپان کو مجتبی حسین نے جس طرح مشکور و مسور کیا ہے، اس کے لیے حسب دل خواہ داددینے کے لیے لفظوں کا خزینہ کم پڑتا نظر آتا ہے۔ بر بہیل تذکرہ ہم عرض کرتے چلیں کہ اُردو میں پہلا سفر نامہ یوسف خال کمبل پوش نے لکھا تھا جو حیرر آبادی تھے۔ حسن چشتی نے مجتبی کے سفر نامے مرتب کیے ہیں، اور اپنے پیش لفظ میں اس کا ہر ملا اظہار کیا ہے، حالانکہ ان سے پہلے ہمارے استاذِ محترم خواجہ احمد فاروقی انگریزی میں مقالہ لکھ چکے تھے جے ہم فالانکہ ان سے پہلے ہمارے استاذِ محترم خواجہ احمد فاروقی انگریزی میں مقالہ لکھ چکے تھے جے ہم نے شعبۂ اُردوعلی گڑھ مسلم یو نیورٹی کے آڈیٹوریم میں منعقد کیے گئے، ایک سیمینار میں سُنا تھا۔ انفاق سے بہیں ہماری بہلی ملاقات انظار حسین سے ہوئی تھی جومقالہ درمیان سے چھوڑ کر با ہرنگل آئے۔ دونوں وقت مل رہے تھے، سورج پوری طرح غروب نہیں ہوا تھا۔ ہم اپنے جسس پر قابو آئے۔ باہر آکر ہم نے دیکھا انظار حسین سگریٹ کے نیلے مرغولے فضاء میں بھیر رہے تھے اور نہ پاسکے۔ باہر آکر ہم نے دیکھا انظار حسین سگریٹ کے نیلے مرغولے فضاء میں بھیر رہے تھے اور

عالم استغراق میں ان کی نگامیں دھند لے آسان کی آتی جاتی بدلیوں پر تھہری ہوئی تھیں۔ہمارے اشتیاقِ بچانے مجبور کیا تو ہم سوال کربیٹھے۔''انظار صاحب کیا سوچ رہے ہیں؟''

''بس ایسے ہی ہمیں ڈبائی کے مندروں کے کلس پر اُچھلتے کو دیتے بندریا د آ گئے اوران سے جڑی ہوئی لوک کھا ئیں بھی جو ہمارامشتر کہ ور چھیں'۔

یہ شتر کہ در نہ سرحدوں میں ضرور تقسیم ہوگیا مگرانسان تمامتر جبروتشدد کے باوجود تقسیم نہیں ہوا۔ اعلا انسانی قدریں کل بھی زندہ تھیں اور آج بھی زندہ ہیں جنھیں انتظار حسین نے اپنے افسانوں میں زندہ رکھا ہے۔ افسانوں میں زندہ رکھا ہے۔

مجتبی حسین کا دل توایک بنی ہے مگریہ ایک ایسے عاشق کا دل ہے جس کی گذازیت تیسری آئی میں کردنیا کی اس تماشا گاہ کا تماشا دیکھتی ہے۔ غربت، پسماندگی اور استحصال پران کا دل جاتا ہے، نوآ بادیاتی اور سرمایہ دارانہ نظام کو ہدفِ ملامت بنا کردہ خود بھی حظ اُٹھاتے ہیں اور اپنے قارئین کو بھی شادال وفرحال کرتے ہیں۔ ان کے قلم کی شوخی تحریر اور شوخی رفقار کے ہم کیا مشفق خواجہ، آل احمد سرور، مشتاق احمد یوشنی، خوشونت سکھی منمیر جعفری، وحید اختر، مغنی تبسم، شہیم حنی، مولایت ان کی والا صدیق الرحمٰن قد وائی بھس الرحمٰن قاروقی اور گوپی چند ناریگ جیسی نابغہ روز گار شخصیات ان کی والا وشید انظر آتی ہیں۔ بچھا قتباسات پیش خدمت ہیں:

''د مجتلی حسین بلاشبہ ہمارے عہد کے بڑے طنز ومزاح نگار ہیں اور ہمارا عہد اُن کی تحریروں میں ایک منفر دانداز سے جلوہ گرہے''۔ (مشفق خواجہ) ''مجتلی حسین WIT کے مردِ میدان یعنی بذلہ شجی اور ذکاوت کا پیکر ہیں۔ میرے نزدیک WIT مزاح کا موثر آلہ ہے اور اس کی مثالیں مجتلی حسین کے بیمال جا بحاملتی ہیں''۔ (آل احمد سرور)

'' مجتبی حسین کے سفر نامول کو پڑھ کر مجھے انداز ہ ہوا کہ وہ اپنے آپ پر ہننے کا زبر دست حوصلہ رکھتے ہیں''۔ (خوشونت سنگھ)

'' مجتبی حسین کے ظاہری مزاح کے چیچھے اکثر بڑی ہوتت اور پھر ّا اَئی ہوئی آ واز بھی ملتی ہے۔ بعض اوقات یہ طے کرنا مشکل ہوتا ہے کہ وہ حدسے زیادہ خوشی ہے یا حدسے زیادہ غم''۔ (صدیق الرحمٰن قدوائی)

''اگر مجھ سے پوچھا جائے کہ ہندستان کے مزاحیہ ادب کی بھر پورنمائندگی کون ساشہر کرتا ہے تو بلا جھجک حیدر آباد کا نام لول گا اور اگریدوریا فت کیا جائے کہ

حیدرآ باد کی نمائندگی کون کرتا ہے تو میں بے در لیخ ایک ہی نام لے سکتا ہوں اور وہ ہے جتبی حسین ۔ جوخصوصیت اخصیں دوسروں سے ممتاز کرتی ہے، وہ ان کی حیدرآ بادیت ہے'۔ (وحیداختر)

ہم نے مجتبیٰ کے حیدر آباد کوا تفاقی طور سے 1977 میں دیکھا تھا۔ ہوایوں تھا کہ ہم ایل ٹی سے پر براہ دلی بمبئی جارہے تھے۔ ہم وہیں جامع مسجد کے ایک سنتے سے ہوٹل جامعہ میں گھہر گئے۔ ہوٹل کے مالک سلطان بھائی ہمارے پرانے شناسا تھے۔ انھوں نے عاریتاً ایک روپئے روز کے حساب سے اٹھار ہویں صدی کا ایک شاہی تخت ہمارے حوالے کردیا جس پر چار آدی آرام سے ٹائلیں بیار کر سوسکتے تھے۔ دوسرے دن ہمارے اور مجتبیٰ کے مشتر کہ ممدوح ڈاکٹر صلاح الدین خان ہمیں پہاڑی بھوجلہ پر''دلی سوسائی'' والے سعیدخاں کے ہاں لے گئے جوسیاست اور ادب کے جویا تھے۔ مجتبیٰ کی ظریفانہ تحریریں ہڑے شوق سے پڑھتے تھے۔ ان کی ایک بین الاقوامی نشست گاہ تھی جس میں سابق وزیراعظم چندر شکھر سے لے کر راجیہ سجا کے رکن اور' قومی جنگ رام پورے مریر ہاشم عابدی الد آبادی اور وہیم احمد (جو بعد میں راجیہ سجا کے رکن نامز دہوئے ) کی ارام پور کے مریر ہاشم عابدی الد آبادی اور وہیم احمد (جو بعد میں راجیہ سجا کے رکن نامز دہوئے ) کی لین اور چیکو وارا کے دلدادہ تھے۔ وہ دلی کے پرانے وضعد ار لوگوں میں شامل تھے۔ سعید خان ، مارکس ، متواضع آدی تھے۔ آسام کی گلابی چائے بڑے اہمام سے پیش کرتے جے مولا نا ابوالکلام آزاد کی ضبح خیزی سے پہلے جرعہ جرعہ یہ یہ کے عادی تھے۔

ہمار نے قیام کے دوران انھوں نے انکشاف کیا کہ ہم لوگ آل انڈیا ایڈیٹرز کا نفرنس میں شرکت کے لیے حیدرآ با د جارہے ہیں۔ ہمارا ککٹ بھی خریدا جاچکا ہے۔غرض کہ جانا تھا جاپان اور پہنچ گئے چین!

حیدرآباد میں ہمیں 'بیو نائیل' ہوٹل میں گھہرایا گیا تھا۔ ہم ریاست حیدرآباد کے سرکاری مہمان تھے۔ ایڈیٹرز کانفرنس کے صدر روز نامہ ''سویا'' کے مدیر جمناداس اختر نے ہندستان بھر کے صحافیوں کو جمع کرلیا تھا۔ ریاست کے وزیراعلا چتا ریڈی اور محکمہ سیاحت اور اطلاعات کی وزیرروڈ امستری تھیں۔ اُن سے ملاقات ہوئی تو ہماری آئھوں کی روثنی بڑھ گئی۔وہ سرتا پاکسن ہی کسن تھیں۔روڈ امستری پر بجتبی حسین نے کمال کا خاکہ تحریر کیا ہے۔ جن دنوں مجتبی انتخاب پریس میں کام کرتے تھے، روڈ امستری انتخاب پریس میں کام کرتے تھے، روڈ امستری انٹرین کا وُنسل فارسوشل ورک کے کاموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا کرتی تھیں۔ جب کونسل کی سالانہ کانفرنس منعقد ہوتی تھی تو اس کی ضخیم ر پورٹ

کی طباعت کے سلسلے میں روڈ امستری تقریباً روز ہی پرلیں آ جایا کرتی تھیں۔وہ اپنی جیپ خود ہی جایا کرتی تھیں۔وہ اپنی جیپ خود ہی چلاتی ہوئی آیا کرتی تھیں۔ بقول مجتبی جس طرح وہ خود منفر دخا تون تھیں اس طرح اُن کی جیپ کی آواز ،اُس کا اسلوب ،اُس کا آ ہنگ اوراُس کا لب واہجہ منفر داور مختلف ہوا کرتا تھا۔ ابھی اُن کی جیپ گلی کے مکر تر بہی ہوتی تھی کہ ہمیں پتہ چل جاتا تھا کہ روڈ امستری اوراُن کی جیپ دونوں ساتھ ساتھ آرہے ہیں۔

بہت پہلے سے اُن قدموں کی آ ہٹ جان لیتے ہیں تجھے اے زندگی ہم دور سے پہچان لیتے ہیں

مجتبی نے آئے چل کرلھا ہے''روڈ امستری خاصی خسین وجمیل خاتون تھیں۔ اُن کے مُسن کو تجزیے کے ذریعے لفظوں میں بیان نہیں کیا جاسکتا کہ آئکھیں ایسی تھیں، پیشانی ایسی تھی، بال ایسے تھے، ابروکا یہ عالم تھا وغیرہ ۔ کیونکہ وہ بحثیت مجموعی حسن و جمال کا ایک دلفریب پیکر تھیں۔ بناؤ سنگھار سے اُنھیں کوئی خاص رغبت نہیں تھی ۔ زیورات بھی کم سے کم استعال کرتی تھیں (ہم تو انھیں حیدر آبادی تہذیب کا ایک انمول زیور تصور کرتے تھے )۔ زرق برق اور بھڑ کیالباس سے بھی اجتناب برتی تھیں ۔ غرض اُن میں ایک ایسی سادگی تھی جو اُن کی شخصیت کو اور بھی دلا ویز، باوقار اور معتبر بنادی تی تھی ۔ انھیں ساجی کا موں سے گہری دل چپی تھی ۔ 1962 کی دہائی میں جوغر بت دکھائی دیتی تھی اُسے دور کرنے کے لیے حیدر آبادی خوا تین اور وہ بھی مسلم خوا تین میں جوغر بت دکھائی دیتی تھی اُسے دور کرنے کے لیے آئی سی ایس ڈبلیو کی طرف سے روزگار فراہم کرنے کی مختلف اسکیمیں چلائی گئیں جن میں روڈ ا مستری ہمیشہ پیش پیش بیش رہتی تھیں ۔ 1980 میں وہ راجیہ سبھا کی رکن بن کر دہلی آئیں ۔ آئے دن اُن کے ہاں محفلیں منعقد ہوئیں ، دوئیں ، حیدر آباد کے فنکاروں کو بگایا جاتا۔ روڈ امستری نہایت خوش اسلوبی کے ساتھ اُن دعوق کا ان کا اہمیتری ۔

روڈ المستری حیدرآ بادی کلچرکی بہترین امین تھیں۔ دلی میں جب تک اُن کا قیام رہا،
حضرت نظام الدین کی درگاہ میں ہمیشہ حاضر ہوتی رہیں۔خواجہ حسن ثانی نظامی عُرس کی تقاریب
منعقد کرتے تھے تو اُن میں نہایت خشوع وخضوع کے ساتھ شرکت کرتی تھیں۔اردوزبان اوراردو
کلچر سے انھیں بے پناہ پیارتھا۔افسوس کہ حیدرآ بادا پنی تہذیب کی ایک روشن علامت سے محروم
ہوگیا۔غالب نے بیخوبصورت شعرروڈ المستری ہی جیسی کسی ہستی کے گزرجانے پر کہا ہوگا:
سب کہاں کچھ لالہ وگل میں نمایاں ہوگئیں
خاک میں کیا صورتیں ہوں گی کہ پنہاں ہوگئیں'

مجتبی حسین مجلسی آ دمی طهر ساوران معنول میں بھی ہشیار بہت نکلے کہ انھوں نے دنیا کی سیر کرنے میں ذرا بھی غفلت سے کا منہیں لیا۔ ہندستان میں ملنے جلنے والوں کا اتنا وسیع حلقہ ہم نے کسی اور کانہیں دیکھا۔اندر کمار گجرال ،مقبول فداحسین ،علی محمد خسرو، ہاشم علی اختر ، مخدوم محی الدین ،سید حامد ، پروفیسر خورشید الاسلام ، باقر مہدی ،گو پی چند نارنگ ، یوسف ناظم ،شاذ تمکنت ، الدین ،سید حامد ، پروفیسر خورشید الاسلام ، باقر مہدی ،گو پی چند نارنگ ، یوسف ناظم ،شاذ تمکنت ، رشید حسن خال سے لیکر کشور ناہید ،شہریار ، ہری شکر پرسائی ،شکیلہ بانو بھو پالی ،محمد علوی ،مخمور سعیدی ، امیر قزلباش ، راشد آزر ، قاضی سلیم ، دلیپ شکھا وربھی بے شار لوگوں کا مجتبی نے خاکہ اُڑایا ہے۔طنز ومزاح کے متاز شاعر دلا ورفگار پرائن کی تحریر نہ صرف دلا ورفگار کو بلکہ اُنھیں بھی زندہ رکھی ۔

ہمارے اُستادر شیدا حمد صدیقی کووہ اردو کا سب سے بڑا مزاح نگار اور انشا پرداز مانتے ہیں۔ رشیدا حمد یقی پر کھھا گیا خا کہ مجتبی حسین کے رگانہ روز گارفن کی معراج قرار دیا جائے تو پچھ غلط نہ ہوگا۔ بیا قتباس دیکھیے:

''رشیدصاحب زندگی جرتین با تول کے لیے پریشان رہے۔اردو،علی گڑھاور مسلمان۔اردواورعلی گڑھ کیارے میں مجھ سے بہتر لوگ کچھ کہیں گے۔
میں یہال مسلمانوں کے بارے میں خودرشیدصاحب کی ایک تحریر کوفال کرکے
اپنی بات کوختم کرنا چاہتا ہوں۔ 'ہندستانی مسلمانوں میں مقتدی سے زیادہ امام
پیدا ہونے لگے تھے۔وہ نماز کے اسے قائل نہیں رہے تھے جانماز کے۔
وہ بیاری کوعلاج اور صبر و پر ہیز سے دور کرنے کے بجائے اس کو پرو پگنڈ ابنانا
زیادہ مفید سجھنے لگے تھے۔وہ جنگ کے لیے کیل کا نیٹے سے تیار ہونے کے
بجائے دشمن کوا کسانے پرزیادہ مائل تھے۔اس سے بڑھ کرناعا قبت اندیشی اور
کیا ہو سکتی ہے'۔

مجتبی کی غیر معمولی یا دداشت پر ہر شریف آدمی کورشک ہونا چاہیے۔ جزئیات نگاری میں انھیں بدطولی حاصل ہے۔ اُن کی افسانوی طرز تحریر میں ' ڈیل کا میٹھا'' کی چاشنی ہوتی ہے۔ اتفاق سے انھوں نے اپنی بیدائش کا حال احوال نہیں کھا۔ ور نہ وہ بیضر ور لکھتے کہ دنیا میں اُن کی ولادت روتے ہوئے نہیں بینتے ہوئے ہوئی تھی۔ اُن کی ہزار خوبیوں میں ایک بڑی خوبی بیہ ہے کہ وہ ہر بات میں مزاح کا پہلونکال لیتے ہیں یا یوں کہیے کہ مزاح اُن پر نازل ہوتا ہے۔ اگر بیکہا جائے کہ وہ مزاح کا پہلونکال لیتے ہیں یا یوں کہیے کہ مزاح اُن پر نازل ہوتا ہے۔ اگر بیکہا جائے کہ وہ مزاح کے افضل ترین بیا مبراور پینمبر ہیں تو کچھ زیادہ غلط نہ ہوگا۔ انھوں نے پوری زندگی ہنتے ہوئے گزاری ہے۔ یہ شکل فن انھوں نے اپنے بڑے بھائی ابرا ہیم جلیس سے سیما ہے جو

فکاہید کالم سے کیکرافسانہ فسوں اور ناول کی بزم آ راستہ کرنے میں لا ثانی تھے۔اُن کے ناول کے کر دارخواتین میں اس قدر مقبول تھے کہ وہ اُن کا آ موختہ کر لیتی تھیں اورخود پر طاری کر کے ایک دوسرے کو سناتی تھیں۔

ابھی ہم رات میں مجتبی حسین کے سفر نامے پڑھ رہے تھے۔ جب سے ہم 'انسومنیا' کے مریض ہوئے ہیں ہم مجتبی کی کوئی نہ کوئی کتاب تکیہ کے نیچر کھتے ہیں اور کہیں سے بھی کھول کر پڑھنا شروع کر دیتے ہیں اور اُس وقت تک پڑھتے رہتے ہیں جب تک نیند کا ساون ہماری آ تکھول میں حجو لئے نہ گئے۔ گئر نیند ہے کہیں آتی بڑہیں آتی اور ہم پھرمجتبی کا ور دکرنے لگتے ہیں۔

مجتبی حسین کے سفر نامے حسن چشتی نے مرتب کیے ہیں اور جاپان کے سفر نامے کو اوّلیت دی ہے۔ جہاں ٹو کیو میں یونیسکو کے ایشیا کی ثقافتی مرکز کی طرف سے منعقد ہونے والے پبلشنگ کورس میں حصہ لینے کے لیے مرکز کی وزارت تعلیم نے ہندستان کی نمائندگی کے لیے جتبی کا انتخاب کیا تھا۔ جاپان کے علاوہ آفسیں یوروپ، سابق سوویت یونین، مسقط، سعودی عرب، دوبی اور امریکہ کی مٹر کشتی کی سعادت نصیب ہوئی۔ وہ فرانس بھی ہوآئے جہاں اُن کے ایک نادیدہ حیر رآبادی دوست نے اُن کی میز بانی کا شرف حاصل کر کے خودکو مشکور کیا۔ حیر رآباد یوں کی ایک عربی خوری جودی میں افھوں نے ایک منی حید رآباد آباد کر رکھا ہے اور وہاں کی جہاں اُن کے میٹر یور نمائندگی کرتے ہیں۔ حید رآبادی بریانی، بھارے بیکن، قیمے کے جہام اور ڈبل کے میٹھ سے وہ اپنی مختلوں کوشیر نی سے بھر دیتے ہیں۔ میز بانی اور قدر دانی کوئی اُن سے سکھے۔

مجتبی نے اپنے جاپانی سفرنامے میں شکفتہ طرازی اور معنی آفرین کے وہ جوہر دکھائے ہیں کہ قلم کے بجائے اُن کا منہ چوم لینے کودل کرتا ہے۔ دلی سے اُن کا جہاز جب کلکتہ سے گزرر ہا تھااور بنگال کی کھاڑی میں داخل ہوا چاہتا تھا تو پائلٹ نے بیاطلاع دی کہاس کے بعد بنکاک تک کا سفر سمندر کے او پر سے طے ہوگا۔

اب مجتبی نے قلم کی رنگ آمیزی ملاحظہ ہو۔۔۔۔۔''سمندر چاندی کی چادر کی طرح نیجے بچھا ہوا تھا اور کہیں کہیں کوئی جزیرہ اس چادر میں پیوند کی مانند نظر آجا تا تھا۔تھائی لینڈ کی سرز مین کوہم 54 ہزارفٹ کی بلندی ہے د کیھتے رہے۔ناریل کے درختوں اور جگہ جگہ بہتی ہوئی ندیوں اور نہروں کے جال نے آنکھوں میں سُر وراوردل میں وہ گداز پیدا کیا کہ جی چاہا آج کی شبح کی شام بھی نہ ہو۔ بیج یوں ہی ساری کا نئات پر آخری سانس تک پھیلی رہے۔ہم میں ایک بُری عادت یہ ہے کہ

شاعروں کونا پیند کرنے کے باوجود کبھی کبھی ہم خود بے ارادہ طور پر شاعر بننے لگ جاتے ہیں .....'' بنکاک سے اُڑ کر جہاز ہا نگ کا نگ پر اُئرنے لگا تو مجتبی نے بے پناہ معلومات کا خزانہ لٹاتے ہوئے اپنی رمیدہ تحریر میں کلیوں کی خوشبواس طرح جگائی کہ حرف حرف گلوں میں تبدیل ہوگیا .....ملا خطہ ہو:

''ہا نگ کا نگ ملک کیا ہے ہیں ایک جزیرہ سا ہے۔ اسے سمٹا ہوا دلِ عاشق کہد لیجے۔ پورا جزیرہ ہماری نظروں کے سامنے تھا۔ فلک بوس عمارتوں کو اپنی تھیل میں سجائے ہوئے سمندر کی اہروں سے کھیتا ہوا یہ جزیرہ اتنا خوب صورت لگا کہ بس کچھ نہ پوچھیے۔ یہاں برسوں انگریزوں کی حکمرانی رہی ہے اور اب بھی ایک اعتبار سے ہے۔ باشندے زیادہ چینی ہیں۔ چینی زبان بولتے ہیں اور انگریزی پربھی ہاتھ صاف کرتے ہیں۔ یہاں سے چین کی سرحد بھی دکھائی دیتی ہے۔ بڑا کاروباری مرکز ہے۔ ہا نگ کی رونق وہاں کے باشندوں دیتی ہے۔ بڑا کاروباری مرکز ہے۔ ہا نگ کی رونق وہاں کے باشندوں سے نہیں بلکہ اُن سیا تحول سے ہے جہاں آتے ہوئے اپنی جیبوں میں دولت اور دلوں میں ارمان بھر کر آتے ہیں۔ چوں کہ ہا نگ کا نگ کی بندرگاہ ایک فری ہا روبات کی بندرگاہ ایک فری ہا کہ کا نگ کے بہاں ہر چیز بکتی ہے۔ اور دلوں میں ارمان بھر کر گئے ہیں کہ دوسال پہلے ہا نگ کا نگ کے ہمارے ایک دوست اپنا تج بہ بیان کرتے ہیں کہ دوسال پہلے ہا نگ کا نگ کے کہا دیکھیں ایک ڈپارٹمنفل اسٹور میں سامان خرید نے گئے۔ چیزیں اُلٹ بلیٹ کر دیکھیں کوئی شے پسند نہ آئی۔ اچا نگ سیلز گرل پر جونظر پڑی تو وہ پسند آگئی۔ الہذا سیلز گرل پر جونظر پڑی تو وہ پسند آگئی۔ الہذا سیلز گرل کوئر مدکر لے آئے''۔

غرض کہ مزید ساڑھے تین گھنٹے کا سفر طے کر کے جتابی ٹو کیو پہنچے چکے تھے۔اُن کے استقبال کے لیے مس کمورااورایشیائی ثقافتی مرکز کے بک ڈیو لیمنٹ ڈیو پژن کی سربراہ مسز آسانوموجود تھیں جو بقول ابن انشا ہر مشکل کو آسان کر دیتی تھیں۔

مجتبیٰ کوٹو کیو کے شاندارگرین ہوٹل میں تھہرایا گیا۔اُن کی رہنما خاتون مسز آسانونے نہایت خوشد کی کے ساتھ پہلے انھیں ایک چائیز ریستورال میں ڈِنرکرایا اور پھرتمامتر محبتوں کے ساتھ ہوٹل کے روم تک ان کی رہنمائی کی اوران پریہانکشاف بھی کیا کہ پاکستان کے مشہور مزاح نگارابن انشابھی اسی ہوٹل میں بارہا قیام کر چکے ہیں۔ نیزیہ کہوہ اُن کی میزبانی کے بارہا فرائض انجام دیکر مفتر ہوچکی ہیں۔اب جبکہ وہ اس دنیا میں نہیں ہیں بس اُن کی یادیں رہ گئی ہیں۔ مسز

آسانو یہ کہتے کہتے جذباتی ہوگئیں۔ مگر جلد ہی انھوں نے خود پر قابو پالیا۔ ماضی سے حال میں لوٹے ہوئے انھوں نے جنبی پر انکشاف کیا کہ ہوٹل کے برابر شہنشاہ جاپان کامحل ہے۔ یوں مجتبی کو کہیں بارشاہی پڑوس حاصل ہوا تھا۔ ور نہ حیرر آباد میں تو وہ اپنے پڑوسیوں سے منہ چھپاتے پھرتے سے کہوہ اُن کود کھتے ہی قرض ما نگنے کے لیے طرح طرح کی جھوٹی تاویلیں پیش کرنے گئے تھے۔ بلکہ بعض قر ضداروں نے تو اُن کوا تنازیر بارکیا کہوہ ہر چھ مہینے کے بعد مکان تبدیل کرنے گئے۔ بلکہ بعض قر ضداروں نے تو اُن کوا تنازیر بارکیا کہوہ ہر چھ مہینے کے بعد مکان تبدیل کرنے گئے۔ شب بخیر کہہ کر مسر آسانو بجتبی سے جدا ہوئیں تو انھوں نے ٹھٹڈی سانس بھرتے ہوئے مرح کا جائزہ لیا۔ مرے کا جائزہ لیا۔ مرح کا جائزہ لیا۔ مرح کے انٹینا (ANTENA) نے انھیں اپنی آغوش میں لیا۔

باختیاراُن پر بیارآ تاہے۔

کشش تقل سے مجبور ہوکر تھائی لینڈ کی مندوب نے اُن سے استفسار کیا۔ آخر وہ اس طرح کاریڈور میں کب تک ٹہلتے رہیں گے۔ مجتبی اس عندیہ طبی پر یوں مسکرائے کہ جان سی کلیوں میں پڑگئی۔ پھرانھوں نے گل افشانی گفتار کا جادو جگاتے ہوئے انکشاف کیا کہ انھیں نیندو پر سے آتی ہے اور وہ ٹو کیو کی شفاف سڑکوں کے جائزے کے لیے نکلنے والے ہیں جواپنی دکشی کے لیے ساری دنیا میں مشہور ہیں اور جورات بھر روشنی کے سمندر میں غلطاں و پیچاں رہتی ہیں۔ اس طرح گھٹے دو گھٹے کی سیر بھی ہوجائے گی اور نیم باز آ تکھیں مست و بیخو د ہوکر نیندگی آغوش میں بھی چلی جائیں گی۔

میں کے دیوی نے التماس کیا کہا گرانھیں کوئی اعتراض نہ ہوتو وہ بھی نورو کہت میں ڈو بی ہوئی ٹھنڈی شاہرا ہوں پراُن کے ساتھ چہل قدمی کرنا چاہے گی۔غرض کہ نیکی اور پوچھ پوچھ کے مصداق مجتبیٰ کی چاندی ہوگئی اور کسی اندیشہ ہا ہے سود وزیاں کا خیال کیے بغیر حسینہ اُن کے ساتھ اور وہ حسینہ کے ساتھ ٹو کیوکی کھلی ٹم آلود نقرئی شاہرا ہوں پر بھٹکنے کے لیے نکل پڑے۔ دو گھنٹے کے سیر سپاٹے کے بعد ہوٹل واپس آئے تو مجتبیٰ بیجد مسر ورومشکور تھے بلکہ مسور بھی تھے اوراُن پر رو مان کی نشرانگیز کیفیت طاری ہوگئ تھی۔ مجتبیٰ نے تو یہ بھی لکھا ہے کہ اُن کی رات کی ہم سفر تھائی لڑکی پر بینیا سویٹ ڈریمز کہ کرانے بیٹ میں چلی گئی۔ مگر از راہِ لطف انھوں نے بیٹ بیس بتلایا کہ س کے کمرے میں اُس نے اپنے وجود کی خوشبو بھیری؟۔ خیر بیتو ایک جملہ معترضہ تھا۔ یہ پہلے دن کی ملاقات مستقل دوسی میں بدل گئی۔

اُن کے سفر ناموں کاطلسم انگیز بیانیہ ہمارے قلب ونظر کواس طرح بر ما تا ہے کہ ہم دنیا و مافیہا سے بے خبر ہوکراس جہانِ تازہ کی الف لیلوی فضامیں کھوکررہ جاتے ہیں جسے جتبی اس طرح خلق کرتے ہیں جیسے کرامات کررہے ہوں۔

جاپان کا سفر نامہ پڑھ کر ہمیں ایسامحسوں ہوا جیسے ہم اُن کی پر چھائیں بن کرخود بھی سیر بینی میں شامل ہو گئے ہوں مجتلی جبٹو کیو بو نیورٹی کے پروفیسر سوز دکی (Suzuki) کا ذکر مسعود کرتے ہیں تو ہم اُن کے قلم کی توانائی ، اظہار کی برنائی اور تازہ کاری دیکھ کر جیران و ششدر رہ جاتے ہیں ۔اُن کی پراز معلومات یا دداشت کسی کوبھی رشک میں مبتلا کرسکتی ہے۔

جاپان میں سوزوکی نام کا استعال اتناعام ہے کہ جسٹیکسی میں مجتلیٰ سفر کررہے تھے، اُس کے ڈرائیور کا نام بھی سوزوکی تھا اور وہ جو گاڑی چلار ہا تھا وہ بھی سوز وکہلاتی تھی۔ اور جن پروفیسر موصوف نے انھیں ٹو کیو یو نیورٹی کے شعبۂ اُردو کی تہنیتی تقریب میں مدعو کیا تھا وہ بھی سوزوکی تھے۔

ٹو کیو یو نیورٹی کے غیر ملکی زبانوں کے شعبہ میں فارسی اور عربی کے علاوہ ہندی اور اُردو پڑھانے کا بھی نظم ہے۔اسی طرح اوسا کا یو نیورٹی میں بھی اُردو کے طالب علم نہ صرف بی اے کرر ہے ہیں۔کرٹن چندراور عصمت چغتائی پر پی آج ڈی کی تھیس بھی لکھ رہے ہیں۔طلبہ میں جاپانی گڑیا جیسی طالبات کی تعداد کہیں زیادہ ہے جن پرمجتبی حسین کی شخصیت کا سحر کچھاس قدر طاری ہوا کہا کیک طالبہ نے اُن کے جاپانی سفرنا مے وجاپانی زبان میں منتقل کردیا۔

جاپان میں مجتلی کی پذیرائی میں اتنے عصرانے ، ظہرانے اور عشائے دیے گئے کہ اُن کا پیٹ بھاری ہوگیا۔ جاپانی نہایت فراخدل واقع ہوئے ہیں۔ وہ اپنے مہمانوں کو ڈھیر وں تحفوں سے نوازتے ہیں۔ مجتلی کے ہوٹل کا کمرہ تحفوں تحا نف سے بھر گیا تھا۔ دشواری یہ آن پڑی تھی کہ ہوائی جہاز میں بیس کلوسے زیادہ وزن لے جانے کی اجازت نہیں تھی۔انھوں نے اپنی پریشانی کا

ذكرا پنے ايك ميز بان سے كيا تو انھوں نے مشورہ ديا كہ تحفے بحرى جہاز كے ذريعه بجوائے جاسكتے ہیں۔

مجتبی نے اُن کے صائب مشورے پڑمل کرتے ہوئے تحفوں کا اضافی سامان بحری جہاز میں بُک کرادیا۔ ابھی مجتبی کوٹو کیو میں ایک ہفتہ اور گزارنا تھا۔ ان سات دنوں میں اُن کا کمرہ دوبارہ تحفوں سے جبر گیا۔ بہامر مجبوری انھیں بحری جہاز کی خدمات دوبارہ حاصل کرنی پڑیں۔ تحفوں کی زیادتی سے جبر گیا۔ بہامر مجبوری انھیں بحری جہاز کی خدمات دوبارہ حاصل کرنی پڑیں۔ تحفوں کی زیادتی سے تنگ آ کر اب وہ جس تقریب میں جاتے تھے تحفے وہیں چھوڑ آتے تھے۔ گر ہوٹل آنے پرانھیں پتا چلتا تھا کہ تحفے خود چل کرائن کی آمدسے پہلے اُن کے کیوبک (CUBIC) کمرے میں بہنچ چکے ہیں۔

فجتی جب ٹو کیو گئے تو انھیں ایک چھتری دی گئی اور تا کیدی گئی کہ وہ اس چھتری کا ہر طرح خیال رکھیں کیوں کہ یہ یونیسکو کی امانت ہے۔ چھتری اس لیے دی گئی تھی کہ جاپان میں بلا کسی پیشکی اطلاع کے بارش شروع ہوجاتی ہے۔ ٹو کیو کے پنیتیس دنوں کے قیام میں وہ بار بارچھتری بھول جاتے تھے۔ غرض کہ چھتری کی بازیابی کے لیے انھیں ٹیکییوں، بسوں اورٹرینوں میں بار ہاسفر کرنا پڑا۔ انھوں نے حساب لگایا تو ان اسفار میں اُن کے پانچ ہزاریان خرچ ہو چکے تھے۔ مزید لطیفہ یہ ہوا کہ اُن کے 55 دنوں کے قیام میں محض ایک بار بوند اباندی ہوئی۔ اور انھوں نے جب چھتری کو کھولنا چاہا تو ایک جاپانی کی مدد لی۔ چھتری گھل گئی مگر بارش رُک چکی تھی۔ ایک اور جاپانی را ہمیر سے کہ حد دخواست کر کے انھوں نے چھتری کو بند کر ایا۔ جاپانی اُن کی آ مدسے یوں بھی خوش تھے کہ جب تک مجتبی ٹو کیو میں رہے موسم خوشگوار رہا۔

. جس دن مجتبیٰ کو بینیسکو کی چھتری دی گئی تو انھوں نے اس کی اطلاع دیتے ہوئے ہیوی کو خطاکھا۔ ملاحظہ ہو۔

''وہ ہمیں آج ملی ہے، دیکھنے میں کچھ خاص نہیں مگر پھر بھی اچھی ہے۔اب ہمیں اس کی رفاقت میں ٹو کیو کے شب وروز گزار نے ہیں اوراسی کے سائے میں رہنا ہے۔''

آٹھ دن بعد ہم اپنے ہوٹل کے کمرے میں گہری نیندسے لطف اندوز ہور ہے تھے کہ فون کی گھنٹی بچی۔ نیندسے لطف اندوز ہور ہے تھے کہ فون کی گھنٹی بچی۔ نیندسے جاگ کرفون کارسیوراُٹھایا تو پہتہ چلا کہ ہندستان سے فون آیا ہے۔ دوسری طرف سے ہماری بیوی کی آواز آئی تو ہم نے بساختہ یو چھا۔''کیسی ہو؟، خیریت سے تو ہونا؟''

ہماری بیوی نے کہا۔''میری خیریت جائے بھاڑ میں۔ پہلے بیہتلا وَاس وقت کمرے میں ا اکیلے ہویا وہ بھی تمھارساتھ ہے۔'' ہم نے آئکھیں ملتے ہوئے پوچھا''وہ کون؟۔ میں تو کمرے میں اکیلار ہتا ہوں۔کیسی باتیں کرتی ہو۔میری غریب الوطنی کا تو خیال کرو۔پھرا لیی باتیں کرنے کے لیے گئ سمندر پارسے فون کرنے کی کیاضرورت ہے۔''

بولین' یتمهاری آواز میں اتناخمار کیوں ہے؟ ایک عجیب ی مستی کیوں ہے؟''

ہم نے کہا'' رات کے دیڑھ بجے ہیں۔ تمھارے فون کی گھنٹی پر جاگے ہیں۔ گہری نیند میں کیاا تناخماراورا تنی مستی بھی نہ آئے گی؟۔''

بولیں۔''بالکل غلط۔اس وقت تورات کےصرف دس ہی ہجے ہیں۔''

ہم نے بات کو کاٹ کر کہا۔'' ٹھیک ہے ہندستان میں دس بجے ہوں گے۔ مگر یہاں تو رات کاڈیڑھ بجاہے۔''

بولیں۔'' جمجے معلوم ہے کہ اب تمہارا وقت اور میرا وقت بھی نہیں ملےگا۔ جمجے پہلے ہی شبرتھاتے مھارے لہجے کی سرشاری بتارہی ہے کہ وہ چنڈال اب بھی تمھارے ہی کمرے میں ہے۔'' ہم نے غصہ سے کہا۔'' یہ کیا مذاق ہے۔تم کس چنڈال کا ذکر کرر رہی ہو۔ جاپان میں کوئی چنڈال ونڈال نہیں رہتی۔''

'' وہی چنڈ ال جس کے بارے میں تم نے خودا پنے خط میں کھھا ہے کہ وہ تعصیں ٹو کیو میں دوسرے دن ہی مل گئی تھی۔ دیکھنے میں کچھ خاص نہیں مگر پھر بھی اچھی ہے۔ اور یہ کہ اب اُسی کی رفاقت میں ٹو کیو کے شب وروز گزار نے ہیں''۔

ہم نے زور دار قبقہہ لگاتے ہوئے کہا۔ '' تم سے جُ بڑی بھولی ہو۔ ٹو کیو میں جوہمیں دوسرے دن ملی وہ کوئی حسینہ بین بلکہ یونیسکو کی چھتری ہے۔ رومیں شایدہم چھتری لکھنا بھول گئے اور تم نے اس کارشتہ تورت سے جوڑلیا۔''

پوچھا:۔''اچھاتو یہ چھتری ہے؟''

ہم نے کہا۔''اور کیا؟''

پوچھا۔''اچھابیہ تاؤ کہ چھتری شادی شدہ ہے یاغیر شادی شدہ؟''

ہم نے کہا۔'' بھلا چھتر یوں کی بھی کہیں شادی ہوتی ہے؟''

بولیں۔''اس کا مطلب بیہوا کہ شادی شدہ نہیں ہے۔ بیہ بتاؤ کہ عمر کیا ہے؟۔''

ہم نے کہا۔''بڑی پرانی چھتری ہے۔اس سے پہلے بھی کئی لوگ اسے استعال کر چکے ہیں۔''

ہوں۔''اے ہے کچھتوا پی عمر کالحاظ کرو۔اب شمصیں کون سی غیر مستعمل چیز ملے گی۔مرد

کی ذات ہی الیی ہوتی ہے،رسی جل جاتی ہے پربل نہیں جاتا۔'' پھراپنے لیجے میں عُملینی اور رقت طاری کرتے ہوئے بولیں' خدا کے لیے راہِ راست پر آ جاؤ۔ تمھاری اولا داب شادی کے قابل ہور ہی ہے اور تمھیں اب بھی نئ نئ چھتریوں کی تلاش ہے۔''

ہم نے کہا۔تمھاراالزام بالکل غلط ہے۔ یہاں ایبا کوئی سلسلہ ہیں۔ میں نے اپنے خط میں جس کا ذکر کیا ہے۔وہ سے کچ کی چھتری ہے۔کہوتو تمھارے سرکی قشم کھا تا ہوں جسے میں نے ہمیشہ عزیز رکھا ہے۔''

بولیں۔'' اچھا تو تم میرے سر کی عزت کرتے ہوتہ بھی تو میرے سر پرایک نئی چھتری لارہے ہو۔'' بیر کہ کر ہماری بیوی نے دھڑ سے فون رکھ دیا۔

یونیسکو کی چھتری کولیکر مجتبی نے میاں بیوی کی تکرار کی آٹر میں لفظوں کے جوشگونے چھوڑے ہیں اور رنگ آمیزی کی ہے اس سے بخو بی اندازہ ہوتا ہے کہ اُن کی جس مزاح کس قدر تازہ اور توانا ہے۔عور توں کی شکوہ شجی اور تشکیک کی نفسیات بھی اس طور نمایاں ہوتی ہے کہ اندیشہ ہاے سود و زیاں سے مُر دوں کے کان کھڑے ہوجاتے ہیں۔ مگر اس خبر گیری اور خبر داری کے باوجود ظرافت کی زیریں لہرا پنا جادو جگاتی رہتی ہے۔

مجتبی کی شخصیت کی تشکیل ہزار رنگوں سے ہوئی ہے۔اُن کی ذہانت اور فطانت پر ہمیں رشک آتا ہے۔ جاپان جانے گئے تو انھوں نے چند دوستوں سے فرمائش کی کہ وہ انھیں جاپانی مصوروں کی بنائی ہوئی تصویروں کے پرنٹ فراہم کرادیں اور پینٹرز کے ناموں کی فہرست بھی۔ ٹو کیو پہنچتے ہی جاپانیوں کی محفل میں انھوں نے وہاں کے مُصّوروں کے بارے میں اپنی معلومات کا پڑارہ کھولاتو شریف جاپانی دھو کے سے انھیں آرٹ کرٹیک سمجھ بیٹھے۔

جاپان کے نامور آرٹسٹوں کے ساتھ اُن کی ملاقاتوں کا اہتمام کیا گیا۔ ایک جاپانی دوست کے ذریعے اُن کی ملاقات مشہور آرٹسٹ جوڑے ماروکی ایڈی اور مارو کی پوشی سے ہوئی۔ دونوں نے زندگی بھر ہیروشیما کی تباہ حالی کو پینٹ کیا ہے۔ اُن کے میوزیم میں ہیروشیما کی بربادی کی پینٹنگس دیکھ کر بے حدمضطرب ہوئے۔ ہیروشیما پر بم گرنے سے دولا کھ ساٹھ ہزار لوگوں کی جانیں گئی تھیں اوراس سانھے کو آرٹسٹ جوڑازندگی بھر پینٹ کرتار ہاتھا اورنوسو کے قریب تصویریں بنانے کے باوجود اسٹر کو بہتی جگی تھیں مگر تصویریں بنانے کا سودا اور جنون اُن کے جسم وروح میں ساچکا تھا۔

جاپانیوں کی ایک بڑی خوبی یہ بھی ہے کہ وہ وفت ضائع نہیں کرتے۔ انھیں جب اور

جہاں موقع ماتا ہے وہ کتابیں پڑھتے رہتے ہیں۔ٹو کیو کی آبادی ایک کروڑ ہے۔گروہاں ہرسال تقریباً ساڑھے چھ کروڑ کتابیں فروخت ہوتی ہیں۔ جاپان کی آبادی کا بیشتر حصہ بودھ مت کا پیروکار ہے۔گروہاں کم ہی مسلمان بھی ہیں جومبحدوں میں جا کراجتا عی طور پرنماز پڑھتے ہیں۔

جنگ عظیم کی تباہ کاریوں کے باوجود آج جاپان صنعتی ترقی میں امریکا ہے آگ نکل چکا ہے۔ الکیٹرونک سامان سے لے کرموٹر گاڑیوں اور سڑکوں تک وہ دنیا بھر کی اشیا بناتے ہیں۔ جاپان کی ایک بڑی صنعت گھڑی سازی بھی ہے اور گھر میں گھڑیاں بنانے کارواج عام ہے۔ بہتم تخن طرازی سے کام نہیں لے رہے۔ یہتمام ترمعلومات مجتبی نے اپنے جاپان کے سفرنامے میں یکجا کیے ہیں۔ ٹوکیو کی بُلٹ ٹرین سے لے کروہاں کے برف سے ڈھکے پہاڑوں تک کی حکایت مزیدان کے سفرنامہ جاپان میں جلوہ افروز ہے۔

اگرآپ جاپان نہیں جانا چاہتے تو یہ سفر نامہ پڑھیے، آپ سیراب ہوجا کیں گے۔اوراگر آپ جاپان جانا چاہتے ہیں تو بھی یہ سفر نامہ پڑھیے۔وہاں پہنچ کرآپ کوکسی گائیڈ کی ضرورت محسوس نہیں ہوگی۔

مجتبی اسکول کے زمانے سے لذّ سے تقریر کے ہزآ شنا ہیں اور خطابت کافن اُن کی گھٹی میں پڑا ہے۔ گانے کے بھی شوقین ہیں۔ جاپان جاکر وہ پورے گلوکار بن گئے۔ آخر آخر میں اُن کا تعارف ایک ہندستانی گلوکار کی حثیت سے کرایا جانے لگا۔ ایک ریستوران کی ما لکہ اُن کے گانے سے ایسی متحور ہوئیں کہ اُن سے کھانے کا بل نہیں لیا بلکہ اُن کے آٹو گراف لے کرنمایاں جگہ پر لگادیا اور اُس کے پنچ جاپانی میں لکھ دیا کہ ہندستان کا ایک مشہور گلوکار اس ریستوران میں آیا لگادیا ور اُس جاپانی نے مجتبی سے وجولیا کہ موسیقی کی تعلیم انھوں نے کس سے حاصل کی؟ اُن کے ذہن میں محض اتفاقی طور پر ہڑ سے غلام علی خال کا نام آیا اور برجہ سطور پراُنھوں نے اُن کا نام لے دیا۔ میں محض اتفاقی طور پر ہڑ سے مال کا نام کے دیا۔ میں محتبی حسین سُر میں ہیں اور ایسی مُرکیاں لیتے ہیں کہ وہ لکھا کریں اور آب پڑھا کریں۔

مسٹرریو جی ایٹو، یونیسکو کے ایشیائی ثقافتی مرکز کے ڈائر کٹر جنزل کوئی ستر سال کے تو ہوں گے ہی مگر دل اُن کا نوجوانوں کی طرح دھڑ کتا اور د ماغ نوجوانوں کی طرح سوچتا ہے۔ آخییں ہر ایشیائی چیز سے پچھزیادہ ہی سجھتے تھے اور ضرورت سے پچھزیادہ ہی ہمیں عزیز رکھتے تھے ۔۔۔۔۔اگر چہ ہم ٹو کیو کے ایک گیٹا گھر کی سیر کر چکے تھے کین مسٹرریو جی ایٹو کی عنایت سے ہمیں ٹو کیو کے ایک گیٹا گھر میں بھی جانے کا موقع ملا۔ ٹو کیو میں وہ ہماری آخری کی عنایت سے ہمیں ٹو کیو کیا گھر میں بھی جانے کا موقع ملا۔ ٹو کیو میں وہ ہماری آخری

رات تھی۔مسٹرریو جی ایٹوہمیں ایک گیشا پارٹی میں لے گئے۔ ہمارے میز بان مسٹرریو جی ایٹو نے گیشا وَں کونہ جانے کیااشارہ کردیا کہوہ ہماری خاطر تواضع کچھزیا دہ ہی کرنے لگیں۔

اس رات موصوف نے ہندستانی گائیکی کے فن میں اپنے بیش بہا کمالات کا ایسا غیر معمولی مظاہرہ کیا کہ وہ مست و بیخو دہوکراُن کے ساتھ رقص کرنے لگیں۔اور جب کھانے کا وقت آیا تو سب گیشاؤں نے مل کراپنے نرم ونازک ہاتھوں سے اُن کے منہ میں لقمے دینا شروع کیے۔ کھانے کے بعد مجتبی جب بھی سگرٹ جلانا چاہتے تو کوئی گیشا گرل آگے بڑھ کر سگرٹ جلادیت تھی۔۔

اب بھلااس سے زیادہ کسی گلوکار کی تعظیم و تکریم اور کیا ہوسکتی ہے۔ آ گے کا حال مجتبیٰ نے سپر دفلم نہیں کیا۔ویسے گیشا کیں اپنے پیندیدہ لوگوں کو گود میں بٹھا کر کھانا کھلاتی ہیں اور مساج بھی کرتی ہیں وہ بھی ایسا جسے آ دمی زندگی بھرنہیں بھولتا۔

مجتبی اپنی تمام ترخود فراموشیوں کے باوجود کروٹیں لیتی ہوئی دنیا کے نشیب وفراز پر گہری نظرر کھتے ہیں۔ سوویت روس جب زوال کے گار پرتھا، رات میں جب وہ اپنے ہوئل میں سونے کی تیاری کررہے تھے، اُن کے دروازے پردستک ہوئی۔ انھوں نے دروازہ کھولا تو دیکھا کہ خمار سے بھری ہوئی روسی لڑی اُن کے التفات کی طلب گارتھی۔ اُسے میٹھی شراب اور سگرٹوں کی ضرورت تھی۔ وہ پچھ ڈالر بھی چاہتی تھی۔ جبتبی نے اُسے یہ کہہ کرٹال دیا کہ وہ کہیں اور قسمت آزمائے۔ اُن کے کمرے میں پہلے ہی سے کوئی موجود ہے۔ لڑکی پیر پٹنتی ہوئی واپس لوٹ گی اور جبیلی یہ سوچ کرمغموم ہو گئے کہ گور باچوف کے دورا قتد ارمیں جوان لڑکیاں اپنا پیٹ بھرنے کے لئے جبیم بیچنے پرمجور ہیں اور پھر ہوا بھی وہی۔ سوویت یونین کے جھے بخرے ہوگئے اور مارکس کا نظریاتی فلسف ہوگئے اور مارک کا فلسکین جاں کے لیے دونا بھی ضروری ہوجا تا ہے کہ تسکین جاں کے لیے دونا بھی ضروری ہوجا تا ہے۔

مجتلی کے خاکوں کی کتاب میں نیوں تو ہر خاکہ بے مثال ہے۔ان میں سے بہت سے لوگ مید دنیا جھوڑ کر چلے گئے۔ان میں بے شارادیب وشاعر شامل ہیں۔وہ اپنی تخلیفات میں زندہ رہیں خدر ہیں جنگی کے خاکوں میں وہ ضرور غیر فانی ہو چکے ہیں۔

یباں ہم قوالی کی ملکہ پر لکھے گئے مجتبی کے غیر معمولی خاکے کے حوالے سے پچھ عرض کرنا چاہیں گے۔شکیلہ کاشہرہ یوں تو ساری دنیا میں تھا مگروہ حیدرآ بادیوں میں بے حدمقبول تھیں۔وہاں کا بچہ بچہ اُن کی محبت کا دم بھرتا تھا۔ان میں بزرگ بھی شامل تھے جوشکیلہ بانو بھویالی کی قوالی سُن کر وجد میں آجاتے تھے اور رقص بمل شروع کردیتے تھے۔علی گڑھ کی نمائش میں ہم نے اُنھیں اُن کی تمام تر اداؤں ،عشوؤں اورغمزوں کے ساتھ دیکھا تھا۔

مخدوم کی نظم''اک چنیلی کے منڈوے تلے دوبدن پیار کی آگ میں جل گئے'' کی زندہ اور تا بندہ پیشکش دیکھ کر ہزاروں کا مجمع دا دوخسین سے آسان سر پراٹھ الیتا تھا۔ وہ جب بھی حیدرآباد تشریف لا تیں''سیاست'' کے میر عابد علی خال اور محبوب حسین جگر کی خدمتِ عالیہ میں حاضری دینا لازمی جانتیں۔ مخدوم محی الدین پر بھی وہ جان چھڑ کی تھیں اور خود مخدوم بھی اُن سے اور اُن کے قوالی کے فن سے بے حدمتا ثریقے۔

حیدرآباد ہی کے ایک نو جوان مصنف اکمل حیدرآبادی نے شکیلہ بانوکی فتنہ انگیزی اور فسوں خیزی سے متاثر ہوکر پانچ سوصفح کی کتاب لکھ ڈالی جسے ادارہ'' شمع'' کے مالک و مدیر حافظ یوسف دہلوی نے نہایت جذب وکشش کے ساتھ شائع کر کے اپنی بے پناہ محبت کا ثبوت دیا۔ حافظ صاحب شکیلہ کا کلام بھی شمع میں نہایت تزک واحتشام کے ساتھ شائع کرتے تھے۔

مجتبی کا بے بدل خاکہ آخر میں ہمیں بے حدم خموم کر گیا۔ زندگی کے آخری ایام شکیلہ نے شکی اور عُسرت میں گزارے۔ مختلف بھاریوں کی ملغار نے اخیس عاجز کر دیا تھا۔ وہ بدن جو بھی بجل بن کراداؤں کے نینج اور سمت دینے والی عظیم بن کراداؤں کے نیخ رچلا تا تھا مائل بہزوال تھا۔ قوالی کے فن کوایک نئی نیج اور سمت دینے والی عظیم ترین فذکارہ اپنی موت کے ساتھ ہی گوشئہ گمنا می میں چلی گئی۔ وا سے حسر تا! بیکسی دنیا ہے کہ اپنی جانے والے فذکاروں کے شایان شان ماتم بھی نہیں کرتی اور اخیس اس طرح فراموش کر دیتی ہے جینے وہ بھی تھے ہی نہیں۔ خدا مجتبی کو کمی ''حیات' دے کہ جن کے لکھے ہوئے خاکے نے ہماری سوئی ہوئی وہ کو گیا دوں کو جگا دیا۔

قلی قطب شاہ اور بھاگ متی کا یہ البیلا شہر شعر وادب کا قابلِ رشک مرکز بھی ہے۔ یہاں کے مخدوم، زور، عبدالقادر سروری، سیدہ جعفر، حیرت بدایونی، جیلانی بانو، عوض سعید، اقبال متین، سلیمان اریب، شاذتمکنت، شاہر صدیقی، وحیداختر، عزیز قیسی، یوسف سرمست، خورشیدا حمہ جامی سے ہماری یا داللہ تھی۔ہم اُن کی تنقید، شاعری اور افسانہ طرازی کے قائل تھے۔

یہاں ڈپٹی نذیراحمہ، اُن کے صاحبزاد ہے بشیراحمہ نے بھی خاصاوقت گزاراتھا۔ جوش کیے آبادی شاعرتو بڑے تھے گروہ شاعر ہونے کے ساتھ ساتھ لیچ آبادی پٹھان بھی تھے۔انھوں نے نظام حیدرآباد کی شان میں سوقیانہ شعر کہہ دیئے اوراُنھیں چوہیں گھنٹے کے اندراندر دربدر ہونا پڑا۔ یہاں فانی نے بھی خاصاوقت گزارا۔اس زرخیزاد بی مرکز میں حضرت داغ کا بھی ورودِ مسعود ہوا جو ستر برس کی پخته عمر میں این محبوب سے ملاقات کی خاطر حاضر ہوئے تھے۔

ہم سے پوچھے تو حیدرآباد کی شناخت چار مینار ہے اور چار مینار کی شناخت مجتبی حسین ہیں، جن کی غیر معمولی مزاح نگاری کا ڈ نکا ایشیائی مما لک کے علاوہ پوروپ، امریکہ، فرانس اور جاپان میں بھی نجر ماہے۔ اور بہ تولِ مشفق خواجہ جہاں نہیں بجتاوہاں وہ خودا پناڈ نکا بجانے بہ نفس بہتے جاتے ہیں۔ نفیس پہنچ جاتے ہیں۔

مجتبیٰ نے اس دشت کی سیّا حی میں پھولوں کے ساتھ ساتھ کا نٹول سے بھی نبھا کیا ہوگا اور بیکا نٹے اُن کے نازک دل میں چھے ہوں گے۔اگر ایسا نہ ہوتا تو وہ مزاح کی جاندی اور طنز کا سونالٹانے کے فن سے آشنانہ ہوتے۔

مجتبی ہم ہے عمر میں بڑے ضرور ہیں لیکن ہم نے اُن سے پہلے خامہ فرسائی شروع کردی سے ۔ تھی۔سلیمان اریب نے غالبًا 58-58 میں ہماری خاصی بڑی کہانی ''اندھیرے کا پھول'' اپنے موقر صحیفے''صبا'' میں شائع کر کے ہمیں شاد کیا۔ آج کے عالم بے بدل شمس الرحمٰن فاروقی کا پہلا مضمون بھی اسی موقر جریدے میں اشاعت پذیر ہوا تھا۔

پچھسالوں کے فرق سے مجتبیٰ نے صریرِ خامہ سے وہ کام لیا کہ شہرت اُن کے گھر کی لونڈی بن گئی۔ اُن کے قلم میں وہ تمام تر صباحتیں اور نزاکتیں ہیں جوعام طور پر کسن خواتین کے حسن بے پرواہ میں پائی جاتی ہیں۔ شاہد صدیق کے انقال کے بعد اُن کا فکا ہیہ کالم'' شیشہ و تیشہ'' کھنے کی دعوت مجتبیٰ حسین کو دی گئی۔ یہ اگست 1962 کی بات ہے۔ پھر اس کے بعد انھوں نے پیچھے مر کر نہیں دیکھا۔ انھوں نے اپنی رمزیاتی تحریہ سے ایسی شمع فروزاں کی جس نے ادب کی تاریک را ہوں کو وہ ضوفشانی بخشی جو اپنی مثال آپ ہے۔ مجتبیٰ کا مزاح اپنی شائستگی ، نرمی ، شگفتگی ، برنائی اور شوخی کے لیے تا دریا در کھا جائے گا۔

مجتبی کی ادبی تربیت میں جگرصاحب کے علاوہ ابراہیم جلیس اور ابن انشانے غیر شعوری طور سے حصہ لیا۔ مگر بید حقیقت ہے کہ مجتبی نے اپنا اسلوب خود ایجاد کیا ہے جوائن سے شروع ہو کرخود ان پرختم ہوتا ہے۔ بلاشہ مجتبی صاحبِ طرزادیب ہیں۔ اُن کے انشائے، خاکے، افسانہ نما کالم اور سفرنا مے زبان و بیان ، شعنگی اور شفافیت کا ایسا اظہاریہ ہیں جس سے اُن کے انفراد اور امتیاز کا بخوبی احساس ہوتا ہے۔ وہ حرفوں کی الیمی کا نئات تشکیل دیتے ہیں جو ہمیں اس حیرت سراے میں زندہ دلی کے ساتھ جینے اور زندگی کرنے کے گرسے آشنا کرتی ہے۔ مزاح کی تزئین و آرائش کے لیے وہ خودکو بھی نشانۂ ستم بنانے سے گریز نہیں کرتے۔

اُن کے کالموں کی ایک بڑی خوبی ہے ہے کہ وہ خود کو محض حالاتِ حاضرہ کے سپاٹ بیا نے تک محد و ذنہیں رکھتے۔ وہ تہذیبی ، تاریخی اور ساجی حقائق کو ایک مصور کی طرح مزاح کے رنگ و روغن سے سنوارتے سجاتے ہیں کہ بنیا دی طور پراُن کا مطمح نظر سیر جہاں کے ساتھ ساتھ جہانِ تازہ کی تخلیق بھی ہوتا ہے۔اُن کی خاکہ زگاری کا کمال ہے ہے کہ وہ جن شخصیتوں کی پیکرتر اثثی کرتے ہیں وہ این تمام ترخوبیوں اور کج اداؤں کے ساتھ قاری سے مکالمہ کرتی نظر آتی ہیں۔

این سی ای آرئی میں جب مجتبی د تی آئے تو مخمور سعیدی، امیر قزلباش اور کمار پاشی اُن کے دن و رات کے ساتھی تھے۔ ان یار باشوں سے ہماری بھی خوب چھتی تھی۔ مجتبی کافی ہاؤس کے مستقل آنے والوں میں تھے۔ اس طور فکر تو نسوی، گو پال مثل ، کرشن موہن ، دیویندرستیارتھی ، بانی ، مستقل آنے والوں میں تھے۔ اس طور فکر تو نسوی، گو پال مثل ، کرشن موہن ، دیویندرستیارتھی ، بانی ، محمود ہاشی ، دینا ناتھ گا ندھی ، اندر سروپ دت نادان ، محمود ہاشی ، یخابی اور انگریزی کے مشہور افسانہ نگارستیندر سنگھ اور مشہور سنگ تر اش سہگل شام ہوتے ہوتے کافی ہاؤس میں جمع ہوجاتے تھے۔ ادب اور شاعری کے ساتھ سنگ تر اش سہگل شام ہوتے ہوتے کافی ہاؤس میں جمع ہوجاتے تھے۔ ادب اور شاعری کے ساتھ ساتھ دنیا جہاں کے موضوعات پر سنجیدہ اور غیر سنجیدہ گفتگو کا دور جاری رہتا تھا۔ بل کی ادائیگی اکثر و بیشتر گویال مثل یا پھر کرش موہن کرتے تھے۔

فکرتو نسوی کے'' بیاز کے چھلکوں'' کی ایک عالم میں دھوم تھی۔ ملاپ' اخبار محض اُن کے کالم'' بیاز کے چھلکو'' کی ایک عالم میں دھوم تھی۔ ملاپ' اخبار محض اُن کی سنجیدہ کالم'' بیاز کے چھلکے'' کی وجہ سے بڑھا جاتا تھا۔ فکرتو نسوی سنجیدہ گفتگو میں بھی طنز و مزاح کے تیرونشر مخفی رہتے تھے۔ فکر اکثر اپنے گرین پارک والے گھر میں ادبیوں کی نشستوں کا اہتمام کرتے رہتے تھے۔ جہاں شعروا دب کے متوالے خوب چونجیں لڑاتے تھے۔ فکر اپنے علاوہ صرف اور صرف اور صرف جہاں کے چاہئے والوں میں تھے۔ اور بلا شبہ اُن کی چاہت کسی اعزاز سے منہیں تھی۔

شعروادب کی میحفلیں اب اُجڑ چکی ہیں۔ بیسوچ کرافسردگی چھاجاتی ہے کہ یاروں نے کتنی دور بسائی ہیں بستیاں۔

پرانے آوگوں میں محض کے ۔ کے کھلر موجود ہیں جنھوں نے اپنے انگریزی مضامین میں نہ جانے کتنے لوگوں کی پذیرائی کی ۔ نہایت خوش گواور خوش مزاج شخص ہیں۔ جب تک وزارت تعلیم میں ڈپٹی سکریٹری اور ڈائر کٹر رہے اردووالوں کے لیے جو بن پڑا خوش دلی کے ساتھ کرتے رہے ۔ سارا شگفتہ ہندستان آئی ہوئی تھیں اور اپنے قیام کی مدت میں توسیع چاہتی تھیں۔ بلراج منیرااضیں کھلرصا حب کے پاس لے گئے اور انھوں نے چٹیوں میں سارا شگفتہ کے مزید قیام کے منیرااضیں کھلرصا حب کے پاس لے گئے اور انھوں نے چٹیوں میں سارا شگفتہ کے مزید قیام کے

مسککہ کوحل کرادیا مجتبی کو یہ بھی بہت عزیز رکھتے تھے اور اُن کے قدر شناس اور قدر دان تھے۔ اُن کے عاشقوں میں ہم بھی شامل تھے اور ہیں۔

کافی ہاؤس کے بعد مجتبی کا دوسراٹھ کانہ پریس کلب تھا۔ جب تک ہم د تی میں رہے آئھیں کہیں نہ کہیں ڈھونڈ ہی لیتے تھے۔ ریڈ یوشمیر میں تقرری کے بعد ہم مُسن وعشق کی وادی سری گر میں منتقل ہوئے تو وہاں بھی مجتبی اپنی بذلہ سبی کا مظاہرہ کرنے چلے آئے۔ ریڈ یو کے ڈائر کٹر کے کے نیز سے۔ اُن کی فہمائش پرہم نے مجتبی کے ساتھ ایک او بی مختل کا اہتمام کیا۔ شرکا مے مخل میں ڈرامہ پروڈ یوسر پران کشور، خود نیز صاحب، ہم اور غالبًا بشیر شاہ بھی تھے۔ خیال پڑتا ہے کہ زبیر رضوی بھی تھے۔ اس غیر رسی مخفل میں ہر طرح کے سوالوں کی چھوٹ تھی۔ نیز صاحب اپنی ظرافت اور طبًا عی سے مخفل میں رنگ جمادیت تھے۔ مجتبی آ واب سے بھی کما حقہ آ شنا تھے۔ ہم سب نے مل کر مجتبی کوشش کی مگر صاحب تو بہ سیجھے انھوں نے رمز و کر مجتبی کوشش کی مگر صاحب تو بہ سیجھے انھوں نے رمز و کنا ہے کہ کہا کہ آپ دنیا بھر میں مٹر گشتی کر آئے کہ ہم تو اُس سخرے کو کہا فائدہ ہوا؟ انھوں نے برجستہ کہا ''ہم دنیا کونغ نقصان کی تر از و میں نہیں تو لئے۔ اس کا آپ کو کیا فائدہ ہوا؟ انھوں نے برجستہ کہا ''ہم دنیا کونغ نقصان کی تر از و میں نہیں تو لئے۔ ہم تو اُس سخرے کی طرح ہیں جو دنیا بھر کو بنسا تا ہے مگر جسے خود بننے کی تو فیق نہیں ہوتی ۔ یہی کا ہو مشکل برسوں سے ہم بھی انجام دے رہے ہیں۔ خود بنسیں نہ بنسیں دنیا کو بنساتے رہے ہیں کہ اس مشکل برسوں سے ہم بھی انجام دے رہے ہیں۔ خود بنسیں نہ بنسیں دنیا کو بنساتے رہے ہیں کہ اس رنگ برلتی دنیا میں نہا ہے میں کہ اس کہ انہ کی دنیا میں نہا کی بنرا خوائی کے نہ کوآ زماتے رہنا جائے ۔ پ

کشمیر سے ہمارا تبادلہ بمبئی ہوگیا۔ نجتبی سے بہت دنوں تک ملاقات نہیں ہوئی کیوں کہ وہ دنیا کے سفر پر نکلے ہوئے تھے جیسے ہی اُن کی واپسی ہوئی ہم نے آل انڈیاریڈ یو بمبئی کے آڈیٹوریم میں مدعوسا معین کے روبروطنز و مزاح کا نفرنس کا اہتمام کیا۔ یوسف ناظم کو بھی ہم اس طرح خوش کرنا چاہتے تھے۔ انھیں سے مزاح نگاروں کی فہرست مرتب کرائی۔ مقامی مزاح نگاروں کے علاوہ زندہ دلان حیدر آباد کے خاصانِ مزاح حضرات کو دعوت دی گئی۔ سے انجم مصطفیٰ کمال، پرویز یداللہ مہدی کے علاوہ بطور خاص دتی ہے جتبیٰ کو مہمان خصوص کے طور پر بلایا گیا۔ کھنؤ سے وجاہت علی سندیلوی آئے تھے۔ انشائی نگار رام لعل نا بھوی شریک بزم تھے۔

غرض کہریڈیوکی تاریخ میں ایسی زعفراٰن زار محفل کا اُنعقاد پہلی بار ہواتھا اور (شاید آخری بار بھی) ۔ اُردو اخبارات کو جھوڑ ہئے۔ ہندستان بھر کے انگریزی اخباروں نے اس پُر مزاح کا نفرنس کی تفصیلی رپورٹ شائع کر کے ہماری چھتیس اپنچ کی چھاتی کوچھین اپنچ کی چھاتی میں تبدیل کردیا۔

یوں تو مجتبی خاصے ہر دل عزیز ہیں مگروہ ہمارا دل بن کر ہمہ دفت دھڑ کتے رہتے ہیں۔اُن کے ساتھ کھنؤ، د تی، سری نگراور بمبئی میں ملاقا توں کا سلسلہ تواتر کے ساتھ جاری رہا۔

ابھی حال ہی میں حیدرآ باد میں بیدی پرساہتیہ اکادمی کی جانب سے سمینار کا انعقاد ہوا تو نارنگ صاحب کی مہر بانی سے ہم بھی مرعوکر لیے گئے۔

ہم خوش تھے کہ یارانِ میکدہ سے لمبے ہاتھ کرنے کا خوب موقع ملے گا۔ سمینار میں ہماری آئکھیں مجتبی حسین کوڈھونڈ رہی تھیں۔ قمر جمالی ، رؤف خیراور بیگ احساس سے بالمشافیہ خوب ملاقا تیں اور گھا تیں رہیں۔ بیگ احساس نے وعدہ بھی کرلیا تھا کم جبی سے ملنے کے لیےوہ ہمارے ساتھ ہم رکاب ہول گے مگراُن کا گھوڑ ابدک کر کہیں اور جا پہنچااوراُن کا وعدہ محبوب کا وعدہ ثابت ہوا اور ہم چاند چہرہ ستارہ آئکھول والے اپنے جگری یار کادیدارنہ کرسکے۔

اکیڈمی والوں نے شیڈول اتنا ٹائٹ رکھا تھا کہ جس شام ہمارا پیپر تھااسی رات ہمیں کھنو کے لیے رخت ِسفر باندھنا تھااور ہم دھیا چُھو کرلوٹ آئے۔

سابق وزیراعظم اٹل بہاری واجپائی کے گھٹنوں کا آپریشن کرکے نئے گھٹنے لگائے گئے تو حرصا حرصی میں مجتبی نے بھی اپنے گھٹنے بدلوائے۔بدد قتِ تمام وہ چل تو لیتے ہیں مگر انھیں چھڑی کا سہارالینا پڑتا ہے۔ ہماری خواہش ہے کہ وہ یونیسکو کی چھتری کی طرح وہ اپنی چھڑی کو بھی تخن بنجی کا بہانہ بنا ئیں۔

مجتبی سے ہماری آخری ملاقات مارچ 2012 میں دلی میں ہوئی تھی۔ ساہتیہ اکیڈی کی جانب سے ہمندستان گیر پیانے پر سہ روزہ طنز ومزاح کا نفرنس کا اہتمام کیا گیا تھا جس میں نقارِ ادب کے اعلاترین نقیب شریک محفل تھے۔ یہ اور بات ہے کہ اس کا نفرنس کے مہر و ماہ چندے آفاب چندے مہتاب مجتبی حسین اور نریندر لوقع تھے۔ ان کے علاوہ ہمارے جگر گوشوں میں بیگ احساس اور ساجد رشید بھی بنفس نفیس موجود تھے جنفیں دیکھ کراور سُن کر ہم نہال ہوگئے۔

سمینار کے آخری دن 21 مارچ کی شام مجتبی کے ایک ٹروت مند عاش زارنے ایک پر تکلف ڈنر کا اہتمام کیا مجتبی ، پروفیسر بیگ احساس اور''نیا ورق' کے مدیر ساجد رشید کے علاوہ ہمیں بھی ساتھ لے گئے ۔ میزانواع واقسام کے کھانوں سے بھری ہوئی تھی ۔ ناؤنوش کا دور چلا۔ شکم سیر ہوکر کھانا کھایا گیا۔ اوبی اور غیراد بی گفتگو کا دور بھی چلا ۔ لطیفے بھی ہوئے ۔ ساجد رشید کا چہرہ فروغ مے سے تمتار ہاتھا اور اُن کی خوش باشی و کیھتے ہی بنتی تھی ۔ دیررات گئے محفل برخاست ہوئی تو ہم سب لوگ اپنے اپنے آشیانوں کی طرف لوٹ گئے ۔ ہم نے خواب وخیال میں بھی نہ سوچا تھا تو ہم سب لوگ اپنے اپنے آشیانوں کی طرف لوٹ گئے ۔ ہم نے خواب وخیال میں بھی نہ سوچا تھا

کہ ساجد سے میہ مم لوگوں کی آخری ملاقات ہے۔

مئی 1993 میں ہماری پوسٹنگ اٹیشن ڈائر کٹر کی حیثیت سے گلبر گہ شریف میں ہوئی تو ہم نے سب سے پہلے حضرت بندہ نواز گیسو دراز کی قدم ہوی کے لیے اُن کے آستانے پر حاضری دی۔ حضرت بندہ نواز ٹرسٹ گلبر گہ میں گئی میڈیل کا کی اور انجینئر نگ کا کی چلا تا ہے۔ تعلیم یہاں اس قدرعام ہے کہ ہماراسر کاری ڈرائیور نہایت شہستہ حیدر آبادی اردو میں گفتگو کرتا تھا۔ فرفر انگریزی بھی بول لیتا تھا۔ شروع شروع میں ہمارا قیام ایک گیسٹ ہاؤس میں تھا۔ سب سے پہلے ہمیں حامد الکمل نے دریافت کیا۔ یہیں ہماری ملاقات خمار قریش ہمیں ہماری ملاقات خمار قریش ہمیں ہماری ملاقات بخشا۔

یہاں کے لوگوں کی شرافت اور نیک نفسی کی قتم کھائی جاسمتی ہے۔ ہمیں ایک دن بھی ایسا نہیں لگا کہ ہم کسی اجنبی شہر میں آئے ہیں۔ گلبر گہ کواگر منی حیدر آباد سے تعبیر کیا جائے تو حرف بہ حرف درست ہوگا۔ بولی ٹھولی سے لے کرخور دونوش تک حیدر آبادی رنگ گھلا ہوا تھا۔ اُردوکا یہاں خوب بول بالا ہے۔

اسی مردم خیز جیوٹے سے قصباتی شہر میں 15 جولائی 1936 کو روتا ہوا کی بچہ پیدا ہوا جس کے رونے پہنسی کا گمان ہوتا تھا اور بید کوئی اور نہیں مجتبی حسین تھے جن کے طنز ومزاح کا شاہی نقارہ پوری دنیامیں گونج پیدا کر رہاہے۔

مجتلی حسین نے اپنی کتاب 'میرا کالم' میں گلبر گدمیں چاردن کے عنوان سے ایک معرکته الآرا مزاحیہ لکھا ہے۔ کچھا قتباسات پیش خدمت ہیں۔ تمہید میں بڑے شہروں کو کس خوبی سے ہونے ملامت بنایاہے:

''صاحبو! ہم جب بھی بیرون ملک کے کسی ایسے شہر سے لوٹے ہیں جوعصری ضرورتوں اور
آسائٹوں سے آراستہ ہوتا ہے تو ہم واپس ہوتے ہی کچھ عرصہ اپنے ملک کے کسی چھوٹے قصبہ یا
شہر میں گزار نے کوزیادہ ترجیج دیتے ہیں۔ اس لیے کہ ہمارے ملک کے بڑے شہروں میں آ دمی
رہتا کم ہا ورمعلق زیادہ دکھائی دیتا ہے۔ دہلی میں اتنے لیے عرصہ تک رہنے کے باوجود آئ تک
ہمیں یقین نہیں آیا کہ ہم اس شہر میں واقعی آ باد ہیں۔ سارا دن ایک قطار سے نکل کر دوسری قطار
میں جاتے رہتے ہیں۔ ابھی ٹریفک کے سکنل پر کھڑے کھیاں مارتے دکھائی دیتے ہیں تو دوسرے
میں جاتے رہتے ہیں۔ ابھی ٹریفک کے سکنل پر کھڑے کھیاں مارتے دکھائی دیتے ہیں تو دوسرے
ہی لیے کسی دفتر کے آگے بنی قطار میں جا کھڑے ہوتے ہیں۔ دبلی میں آ دمی رہتا کم ہے اور لٹکتا ہوا
زیادہ پایاجا تا ہے۔

.....توبہ بیجے ہم بھی کیا بڑے شہروں کا قصہ لے بیٹے صرف یہ بتانے کے لیے کہ ہم دوبئ سے واپس آتے ہی گلبر گہ چلے گئے تھا تی کمی تمہید لکھ دی۔ ہمارے گلبر گہ جانے کی ایک بنیا دی وجہ بیتھی کہ سلیمان خطیب میموریل ٹرسٹ کی سکریٹری اور سلیمان خطیب کی صاحبزا دی ڈاکٹر شیم شریانے وہاں آنے جانے کا کراید دینے کا وعدہ کرلیا تھا۔ٹرسٹ کئی برسوں سے اُن طلبہ کو گولڈ میڈل اور خصوصی انعامات دیتا ہے جھوں نے ریاست کرنا ٹک کے ایس ایس سی کے امتحان میں اردو فرریعہ تعلیم میں پہلی، دوسری اور تیسری پوزیشن حاصل کی ہو۔ ہم جب گلبر گہ جانے گئے تو یا و آیا کہ سلیمان خطیب کو ہم سے بچھڑے ہوئے پورے ہیں برس بیت گئے۔ وقت بھی کیا ظالم چیز آیا کہ سلیمان خطیب آتیج سے ''جھورا جھوری'' اور یہ سائی میں گئا نے کہ ابھی کل کی بات ہے کہ سلیمان خطیب آتیج سے ''جھورا جھوری'' اور ''یگڈنڈی'' شارہے ہیں۔

سلیمان خطیب کی کتنی ہی باتیں یاد آگئیں۔اُن کا بیہ مفروضہ بھی یاد آگیا کہ اچھی مزاح نگاری کرنے کے لیے آدمی کا گلبر گیہ میں پیدا ہونا ضروری ہے۔ وہ اپنے اس مفروضے کو ثابت کرنے کے لیے پہلے تواینے آپ کواور پھر ہمیں بطور دلیل پیش کرتے تھے۔

ہمارے رفیق درینہ وہاب عندلیب بھی ملے۔جواب خیرسے 64 برس کے ہو چکے ہیں لیکن اب بھی پینیتس چالیس برس کے لگتے ہیں۔ہم نے اُن سے شکایٹا کہا:حضور آپ نے چالیس برس کی عمر کا دکھائی دینے کی کوشش میں پورے 64 برس لگا دیے۔ یہ کوئی اچھی بات نہیں بلکہ یہ تو تضیع اوقات ہے۔ہمیں دیکھیے 63 برس کے ہیں تو 63 برس کے ہی لگتے ہیں۔گلبرگہ کے اکثر احباب سے بھی ہمیں بہی شکایت ہے کہ وہ قول وفعل کے بہت پگتے ہوتے ہیں۔ حامد المل اکثر احباب سے بھی ہمیں بہی شکایت ہے کہ وہ قول وفعل کے بہت پگتے ہوتے ہیں۔ حامد المل بسطے ہی اب پختہ شعر کہتے ہول لیکن اب بھی ہائی اسکول کے طالب علم دکھائی دیتے ہیں۔ پروفیسر ہاشم علی نے لگ بھگ 40 برس پہلے علامہ اقبال کا ایک شعر سنایا تھا۔ ما شاء اللہ اس بار بھی وہی شعر سنایا۔ مجیب الرحمٰن صاحب کوجس جھولا اب بھی ارد یکھا تھا، ہو بہو و لیا ہی جھولا اب بھی اُن کے باس ہے۔

نگلبر گدکا ذکر ختم کرنے سے پہلے ہم اس طالبہ کا بھی ذکر کرنا چاہتے ہیں جوہم سے ملنے کے لیے بڑی عقیدت اور احترام کے ساتھ آئی تھی ۔ ہمارے کئی مضامین اُسے یاد ہیں۔ ہم نے اتنی محنت سے اس نے اضیں یا دکر رکھا ہے۔ کہنے لگی ''میں آپ سے اتنی ہی عقیدت رکھتی ہوں جتنی عقیدت ما دھوری ڈکشٹ کوائیم الف حسین سے ہے'۔

ہم نے ہنس کر کہا'' بی بی کہاں ہم اور کہاں ایم ایف حسین، حسین تو خیرہم کبھی نہیں بن سکتے ،البتہ تم ضرور مادھوری ڈکشٹ بن سکتی ہو'۔ ہمارے جواب سے خوش ہوکرا پی آٹوگراف بک ہماری طرف بڑھاتے ہوئے بولی'' آپ کا بہت بہت شکریہ۔ یہی بات ذرااس آٹوگراف بک میں لکھ دیجئے'۔ ہم نے اس عزیزہ کے روثن مستقبل کے لیے دعا ئیں دیں اور دہلی واپس چلے آئے۔ لڑکیاں کشش تقل سے اُن کی طرف ھینچی چلی آتی ہیں۔ یہاں ہمیں تھائی لڑکی پر بینیا کا خیال آگیا جو اُن کی جملے بازی اور لطیفہ گوئی سے زعفران کی کلیوں کی طرح کھل اُٹھتی تھی ۔ ہنتے خیال آگیا جو اُن کی جرد بینیا کی جنگفی اُن بڑھ چکی تھی کہ وہ بغیر دستک دیے، وقت اُن کے کرے میں چلی آتی تھی۔ وہ اُن کی مست و بے خود خصیت سے اتنی متاثر ہوئی کہ اسپنے مگیتر کو لکھے جانے والے ہرخط میں اُن کا ذکرِ مست و بے خود خصیت سے اتنی متاثر ہوئی کہ اسپنے مگیتر کو لکھے جانے والے ہرخط میں اُن کا ذکرِ میں بھولتی تھی۔ ہمیں لگتا ہے کہ پر تینیا کو جبی میں اپنے مجبوب کاعکس نظر آتا تھا۔

الیی غیرمشر و محبتیں نصیب نے ملتی ہیں۔ہم بھی اُن کے عاشق زار ہیں۔اور فون پر برابر اُن کے ساتھ را لبطے میں رہتے ہیں۔گو کہ جب سے انھوں نے چیڑی پکڑلی ہے گزشتہ چند برسوں سے اُن کا قلم خاموش ہوگیا ہے۔اُن کا بیشتر وقت کتب ورسائل کے مطالعے میں گزرتا ہے۔ بیاور بات ہے کہ اُن کے لب و لبھے کی تازہ کاری بدستور قائم ہے۔ہم تقریباً روز ہی فون کر کے اُن کا حوصلہ بڑھاتے رہتے ہیں۔اُن کا بھی دل گھبرا تا ہے تو وہ دیرسویر بلکہ رات برات فون کر کے ہماری زندگی میں اُجالا بھردیتے ہیں۔اُن کی کامیا بی اور کامرانی کے لیے بارگا والہی میں دست بدعا ہیں کہ وہ بمیشہ لالہ زار رہیں اور یوں ہی تبسم کی کلیاں کھلاتے رہیں۔

ہمیں کامل یقین ہے کہ وہ زندگی کی ایک صدی پوری کیے بغیر ملنے والے نہیں۔

آخر میں ہم مجتبی کی کتابوں کے مرتبین حسن چشتی نسیدا متیاز الدین ، محرتقی ، احسان اللہ احمہ اور دھیل اور دمیدگی کے ساتھ اور دھیل صدیقی کے ممنونِ کرم ہیں جھوں نے نہایت جان فشانی ، ربودگی اور دمیدگی کے ساتھ اُن کے افسانوی کالموں ، غیر معمولی خاکوں اور سندبا دی سفرنا موں کو مرتب کرکے اردو دنیا پر امسان عظیم کیا۔ ہمیں یقین کامل ہے کہ مجتبی کی معنی خیز اور پُر لطف تحریریں ادب کے آسان پر ستاروں کی طرح روثن رہیں گی۔

000

انجمن ترقی اردو (هند) کا همفت روز ه اخبار

## هماری زبان

مدری:اطهر **فارو تی** شریک مدر:محمد عارف خاں

پیاردو زبان کی تحریک کا واحد ترجمان اور اردو ادب کا آئینه دار ہے۔ اس میں صحافت کی جاشی بھی ہے اور ادب کی لذت بھی۔ اس میں علمی ، ادبی اور تنقیدی مضامین بھی شائع ہوتے ہیں۔' ہماری زبان' اردو کی خبریں اور اردو تحریک سے عوام کو باخبرر کھنے کا واحدا خبار ہے جو نہایت سادہ اور سلیس زبان میں شائع ہوتا ہے۔ سالانہ قیمت: ۱۲۵ رروپے

### **خود نوشت سوانح** ٹوم اولٹر

### نوشته بما ندسیه برسفید (قطسوم)

جب میں مسوری میں تھا تو وہ معمولی ساقصبہ تھا اور وہاں زیادہ انگلش تھیٹر نہیں تھا۔ مجھے زیادہ علم نہیں جب کی جو میں سنتار ہا ہوں اس کے مطابق ساٹھ کی دہائی میں دہلی میں انگلش تھیٹر میں میں اپنے وقت کے ممتاز ومعروف لوگ تھے۔

جب ہم پڑھتے تھے واکے محتر محقیں جو بعد میں سینٹ اسٹیفن کالے دہلی یونی ورشی کی پرنیل بھی ہوئیں جن کا ابھی ابھی انقال ہوا ہے، ان کا نام مجھاس وقت یا زئیس آرہا ہے وہ،

کبیر بیدی اور بنجامن گیلانی جیسے لوگ بھی اُس وقت د تی میں تھے۔ اس زمانے کے لوگوں میں ایک اہم نام مارکس مرچ کا ہے۔ انگریزوں کو گئے ہوئے ابھی اتنا وقت نہیں گزراتھا کہ دہلی کے اشرافیہ کچر پر مرسم برطانوی تہذیب، ثقافت اور آ داب کے اثرات معدوم ہوجائیں، اس لیے، انگریزی تھیڑ کی جڑیں اس وقت دہلی میں گہرائی تک پیوست تھیں۔ میں چوں کہ مسوری میں تھا اور جب ہم اسکول میں پڑھتے تھے تو ہماری ہندی کی استاد مسزسروج کیا ڈیتھیں جو 15 مسلسل جھ سات سال تک ہر سال ہندی میں ایک پلے کرتے تھے۔ پھر جب ہم گیار ہویں مسلسل جھ سات سال تک ہر سال ہندی میں ایک پلے کرتے تھے۔ پھر جب ہم گیار ہویں جماعت میں مسلسل جھ سات سال تو میں تھیڑ سکھانے گے۔ گیار ہویں اور بار ہویں جماعت میں ہم ایک کرتے تھے۔ پھر جب ہم گیار ہویں ہماعت میں نے سے ہمیں بہت پچھ کے کے گوران ہو یہ اس وقت میں نے سے ہمیں بہت پچھ کھے کا موقع ملا۔ اس وقت میں نے سے تھو ر بالکل نہیں کیا تھا کے مستقبل میں ہم بھی ہندی یا اردو میں تھیٹر کریں گے۔ میں نے حالاں کہ اس ہندی میں تو کے میں جو حالاں کہ اس ہندی میں تو کو تھیٹر بہت کم ہی کیا ہے جس میں سنسکرت الفاظ کی بھر مار ہوتی ہے۔ اس کے بعد جب میں کالی کھیٹر بہت کم ہی کیا ہے جس میں سنسکرت الفاظ کی بھر مار ہوتی ہے۔ اس کے بعد جب میں کالی کھیٹر بہت کم ہی کیا ہے جس میں سنسکرت الفاظ کی بھر مار ہوتی ہے۔ اس کے بعد جب میں کالی کے تھیٹر بہت کم ہی کیا ہو جب میں کالی کے

گیا تو وہاں بھی انگلش تھیڑ ہی میں کام کیا۔

جنب میں امریکہ کو قطعی طور پر خیر باد کہہ کر ہندستان چلا آیا تو فلموں کی جانب رُخ ہوا اور بہبکی میں نصیرالدین شاہ ، بنجا من گیلانی کے ساتھ مل کر ایک تھیٹر گروپ قائم کیا جس کا مقصد صرف انگاش تھیٹر کرنا تھا۔ یہ بات شاید زیادہ لوگوں کو معلوم نہ ہو کہ انگاش تھیٹر پر جتنی مضبوط پکڑ نصیر الدین شاہ کی ہے ، اتنی بمبئی کی فلم انڈسٹری اور تھیٹر کی دنیاسے وابستہ کم لوگوں کی ہوگی۔ جب نصیر نے پیشن اسکول آف ڈرامہ میں داخلہ لیا ، اس وقت تک انھوں نے کوئی ہندی پلے پڑھاہی نہیں تھا۔ انگریزی تھیٹر سے ان کی وابستگی کی وجہ اس وقت برطانوی کلچر کے اس ایک مخصوص طبقے پر گہرے اثرات تھے جس سے نصیر کا تعلق ہے۔ اس زمانے کے ہندستان کے اچھا نگریزی اسکول کسی بھی طرح برطانوی اسکول کسی بھی طرح برطانوی اسکول کسی بھی طرح برطانوی اسکول وں سے کم درجہ نہیں تھے۔نصیرالدین شاہ بھی نینی تال کے ایک ایک متاز خاندان سے ان کا تعلق ہے۔ کے مرحوم انشرافیہ مزاج کے حامل مغربی ہوئی کے ایک ممتاز خاندان سے ان کا تعلق ہے۔

شاید یہ 1994 یا پھر 1995 کی بات ہے کہ میں نے پہلی مرتبہ شوبھا کھوٹے جواپنے زمانے کی بہت اچھی اداکارہ تھیں، کے ایک ہندی کا میڈی پلے میں کا م کیا تھا۔ میری دل چھی اگریزی کی طرف تھی اور اگریزی میں Motley Group کے ساتھ میں نے بڑے ہر کے اگریزی کی طرف تھی اور اگریزی میں سب سے اہم اور بڑا Waiting for Gudos تھا جو انگریزی کے اہم ترین ڈراموں میں شامل کیا جاتا ہے۔ میں نے اس کے تقریباً پچاس شوز انگریزی کے اہم ترین ڈراموں میں شامل کیا جاتا ہے۔ میں نے اس کے تقریباً پچاس شوز کے مطابق ہی برفورم کے گئے تھے۔

چوں کہ ہمارااسکول امریکن تھا، اس لیے، شکسپیئر کو وہاں زیادہ اہمیت نہیں دی جاتی تھی۔
میں نے شکسپیئر کا As You Like It ایک ہی مرتبہ پر فورم کیا تھا۔ شکسپیئر کا انداز بالکل مختلف ہے جس کی وجہ سے مجھے اس میں کافی دقتوں کا سامنا کرنا پڑا کیوں کہ مجھے اس طرح کے پلے کرنے کی قطعاً عادت نہیں تھی۔ آج بھی میں انگش پلے کرنا ہول لیکن کم ۔ یہ بات ہر گزنہیں کہ انگریزی میں مجھے دقت محسوں ہوتی ہے۔ فاہر ہے کہ انگریزی میری اور میرے اجداد کی مادری زبان ہے، اس لیے، میں نے اس میں سوچنا سیھا مگر گزشتہ پندرہ ہیں برسوں میں میں نے زبان ہے، اس کیا اس میں سوچنا سیھا مگر گزشتہ پندرہ ہیں برسوں میں میں نے اس میں نے اس میں اطہر فاروقی کے پلے مافی الضمیر کے اظہار میں مزانہیں آتا۔
میں نے حال ہی میں اطہر فاروقی کے پلے Marx My Word میں نہ صرف کام کیا

بلکہ میں اس کا ڈائر کٹر بھی تھا۔ بیا یک نہایت مشکل لیے ہے جس میں میرارول اوکسفر ڈیونی ورشی کے اس انگریز پروفیسر کا ہے جو وہاں انیسویں صدّی کی ہندستانی تاریخ بیسویں صدی کی ساتویں دہائی میں پڑھا تا تھا۔اس بلیے کا موضوع کمیونسٹ نظریات کے تضادات ہے جوظا ہر ہے کہ نہایت ہی پیچیدہ موضوع ہے۔ اسی مناسبت سے اس ملے میں جوانگریزی استعال کی گئ ے، وہ عام انگریز کی داں کی سمجھ سے باہر کی بات اس لیے بھی ہے کہ اسے اس موضوع لینی مارکسزم کے نظریاتی تضادات اور کمیونسٹوں کی علمی زندگی میں اس کے مظاہر ہیں ،اس لیے بیہ یلے ان نہایت پڑھے لکھے بلکہ یوں کہیے کہ اس دانش ور طبقے کو ذہن میں رکھ کر لکھا گیا ہے۔ فیں کمیونسٹ نظریات سے کسی بھی باب میں دل چسپی ہے۔انگریزی تھیٹر کے وہ شائقین<sup>،</sup> جنھیں ماکسزم کی بحثوں کی پیچید گیوں اور تضادات کاعلم نہیں، وہ اس <u>ل</u>ے سے لطف اندوز نہ ہوسکیں گے۔ یلے کے پانچ نہایت کامیاب شوز کرنے کے بعد بھی بیاس ایک مخصوص طبقے کے دائرے سے باہر نہ نکل سکا جسے مارکسزم کے علاوہ ہندستانی سیاست اور یہاں کے پیچیدہ ساجی ڈھانچے کی گہری فہم ہے،اس لیے،اس یلے کو پرفورم کرنے کے لیے اچھے کالج اور یونی ورسٹیز ہی ہندستان میں صحیح مقامات ہیں کہ وہاں زمانۂ طالب علمی میں طلبہ کو مارکسی نظریات سے خاصی دل چیسی ہوتی ہے۔ اگر بھی یہ یلے مغربی دانش گا ہوں میں پہنچ گیا تو اسے ہمارے عہد کے ہندستان کے انگریزی پلیز میں قابل ذکر مقام حاصل ہوگا۔اس بلے کوکرنے کے لیے مجھے جتنی محنت کر نابر عی اتنی تو Waiting for Gudos یا کسی بھی اور انگریزی یا ہے کے لیے میں نے تبھی نہیں کی تھی مگراس یلے کو برفورم کرنے کے بعد مجھے کافی سکون ملا کیوٹ کہ کوئی بہت مشکل کام آخرش جب ہوجا تا ہے توانتہائے تسکین کا احساس لازمی امرہے۔ گہرے فلسفیانہ مباحث جب زندگی کا حصہ بن جاتے ہیں تب ہی اپنی تبدیل شدہ شکل میں معاشرے کی اخلا قیات اور اقدار کاتعین ہوتا ہے۔ یہ اخلا قیات اور اقدار ہی اس معاشرے میں سیاست کے مزاج کی تشکیل کے ضامن ہوتے ہیں، یہی نظریداس ملیے کی فلسفیانہ اساس ہے۔

تھیڑکی دنیا میں ایسے بھی پلے ہوئے ہیں آپ جن کا ترجمہ کر ہی نہیں سکتے۔ایسا ہی ایک پلے مولانا آزاد ہے جس کا اگر ترجمہ کیا گیا تواس کی روح غائب ہوجائے گی۔اس کے بالکل برعکس صورتِ حال سلمان خورشید کے پلے اتھا Sons of Babar کی ہے جسے پلے رائٹ نے انگلش میں کھا اورا طہر فاروقی نے اس کا اردو میں ایسا ترجمہ کیا کہ اب اس کے انگریزی قالب میں ہندستان کی حد تک تولوگوں کی دل چسی تقریباً ختم ہی ہوگئی ہے جب کہ انگریزی تھیٹر کے میں ہندستان کی حد تک تولوگوں کی دل چسپی تقریباً ختم ہی ہوگئی ہے جب کہ انگریزی تھیٹر کے میں ہندستان کی حد تک تولوگوں کی دل چسپی تقریباً ختم ہی ہوگئی ہے جب کہ انگریزی تھیٹر کے

معاصر معیار کے اعتبار سے بینها یت عمرہ پلے ہے۔ پلے رائٹ کوڈرا ہے کی تکنیک پر مکمل عبور ہے اور تھیٹر کی دنیا سے ان کی دل چھپی نہایت گری اور والہا نہ نیز طویل عرصے کو محیط ہے۔ اس لیے کا پس منظر چوں کہ مغلبہ سلطنت ہے، اس لیے، اس کا اردوتر جمہ بے صدموثر ہے، اس لیے، کہلی بارکسی پلے کے اردوتر جمہ پراطہر فاروقی کوسا ہتیہ اکا دمی انعام دیا گیا۔ جب ہم نے بیپ لندن میں کیا تو وہاں تھیم ان ہندستانیوں نے جوعر صے سے برطانیہ میں رہتے ہیں اور اگریزی اب ان کی پہلی زبان ہے، اصرار کر کے اس کا ایک شواردو میں بھی کرایا جو بے حد پہند کیا گیا۔ اب ان کی پہلی زبان ہے، اصرار کر کے اس کا ایک شواردو میں بھی اگریزی ہے، نے 2016 میں جس کا خلقیہ آج بھی اگریزی ہے، نے 2016 میں جب مغلیہ دور پر پچھ پلے کروائے تو انھوں نے بھی انگریزی کے بجا ہے اور وقالب بابر کی اولا ذبی کوتر جی دی اور وہاں بھی یہ پنے نہایت دل چھپی سے دیکھا گیا۔ حب میں ماضی مصنوعیت آجاتی ہے۔ بہر حال یہ تھیٹر میں ترجمے کے مسائل جب جنوں کو بات کرنی چا ہیے جنھوں نے ایک زبان سے دوسری زبان میں پلے ہیں جن پر ان لوگوں کو بات کرنی چا ہیے جنھوں نے ایک زبان سے دوسری زبان میں بیل جن پر ان لوگوں کو بات کرنی چا ہیے جنھوں نے ایک زبان سے دوسری زبان میں بیل جن

ترجمہ کیے ہیں۔
انگش تھیڑی بات بالکل مختلف ہے۔ کیوں کہ وہ دنیا ہی دوسری اس لیے ہے کہ اس کی قدیم تاریخ کے ساتھ ساتھ اس کی ایک با قاعدہ روایت ہے جس کی وجہ سے آپ کے پاس سیٹ سے ہٹنے کی بالکل گنجائش نہیں ہوتی جب کہ اردواور ہندی کے ساتھ یہ مسکنہیں ہے، جیسے سیٹ سے ہٹنے کی بالکل گنجائش نہیں ہوتی جب کہ اردواور ہندی کے ساتھ یہ مسکنہیں ہے، جیسے میں کر دار جو بات کرتے ہیں ان کے الفاظ میں اگر ایک لفظ بھی ادھر سے اُدھر ہوا تو بلے کا سُر میں کر دار جو بات کرتے ہیں ان کے الفاظ میں اگر ایک لفظ بھی ادھر سے اُدھر ہوا تو بلے کا سُر کی بیادا کا روا کے گیڑ جا تا ہے جب کہ اردواور ہندی میں ایس بات نہیں ،اس لیے، انگریزی بلے ادا کا روا کے لیے ایک بڑا چیلئے ہوتے ہیں۔ انگریزی اگر چہشکل زبان ہے کین اگر آپ نے اس پر قابو پالیا تو جہا یک بڑا چیلئے ہوتے ہیں۔ آگریزی اگر چہشکل زبان ہے کین اگر آپ نے اس پر قابو پالیا تو جہا یک بہت ہی مزیدارزبان بھی ہے جس میں اظہاری بے انتہا گئے آئیش ہیں۔

یکالج کے زمانے کی بات ہے کہ جب میں امریکہ کی بیل (Yale) آیونی ورشی کا طالب علم تھا تو وہاں لا طبنی زبان کے ایک استاد تھے جھوں نے لا طبنی سے ایک ناول کا انگریزی میں ترجمہ بھی کیا تھا۔ ان سے میری دوسی تھی۔ انھیں معلوم تھا کہ تھیٹر میں میری دل چھی ہے۔ وہ ایک لیے کرر ہے تھے۔ انھوں نے مجھ سے کہا کہ ٹوم! تم اس میں کام کروگ؟ میں نے کہا کہ کروں گا۔ انھوں نے مجھ سے کہا کہ ٹوم! تم اس میں اکم کی تو میں تمصیں لا طبنی کہ کروں گا۔ انھوں نے مجھ سے کہا کہ اگر تم نے اس میں انچھی ایکٹنگ کی تو میں تمصیں لا طبنی

کے پریچ میں اچھے نمبر دوں گا۔اس پلے میں میرا کام پسند کیا گیا۔امریکہ میں Realshows کے پریچ میں اور کام پسند کیا گیا۔امریکہ میں بھی میں and dramas بہت مشہور ہیں وہاں سے کوئی ڈائر کٹر آیا تھا جس کی ہدایت کاری میں بھی میں نے ایک اور پلے کے دونین شوز کیے۔

اس کے بعد جب میں امریکہ سے ہندستان واپس آیا تو تھیڑ کی طرف میری دل چھی اس کے بعد جب میں امریکہ سے ہندستان واپس آیا تو تھیڑ کی طرف میں تھیڑ کی اس لیے کم ہوگئ تھی کہ یہاں پیر جمانے کے لیے بہت وقت در کارتھالیکن پھر بھی اگر میں تھیڑ کی طرف آیا تو یہ سب نصیرالدین شاہ اور بنجامن گیلانی کی وجہ سے ہوا۔ انھوں نے کہا کہ ٹومتم ہمارے ساتھ آجاؤ۔

1960 اور 1970 کے ہندستان میں تھیٹر کے منظرنا ہے اور آج کے منظرنا ہے میں فرق سے کہ اب علاقائی زبانوں خصوصاً مراتھی، گجراتی اور ہندی تھیٹر عروج کی جانب گامزن ہیں جب کہ انگریزی تھیٹر اب ایک طرح سے رو بہ زوال ہی ہے۔ مثلاً ایلک پرمسی پہلے بڑے بڑے بیانیت بڑے پیانے پرکیا کرتے تھے کین اب ایسانہیں ہے۔ اب چھوٹے چھوٹے بیلے ہور ہے ہیں اور اسٹیج بھی چھوٹا ہوتا ہے جب کہ پہلے لوگ انگش بلے کے لیے بڑے بڑے بڑے اور شاندار قلعہ نما اسٹیج بھی چھوٹا ہوتا ہے جب کہ پہلے لوگ انگش بلے کے لیے بڑے برا ہے اور شاندار قلعہ نما اسٹیج بھی جھوٹا ہوتا ہے۔ معاصر ہندستان کے تھیٹر کی دنیا میں آنے والی نمایاں تبدیلی سے کہ بمبئی میں پارسی تھیٹر کا جود بد بہ تھا اب وہ کم ہوگیا ہے۔ سترکی دنیا میں آنے والی نمایاں تبدیلی انگش اور گجراتی میں بارسی تھیٹر کا اب یارسی تھیٹر قالے۔

میں نے اپنے زّمانۂ طالب علمی میں امر یکہ میں تھیڑکم ہی دیکھا۔ ہند ستان میں انگاش ایعنی شیکسیئر اور انگلینڈ کے مشہور رائٹروں کے پلے کھیلے جانے کا رواج عام تھا کیوں کہ ان کا دائرہ بہت وسیع تھا۔ برطانوی پلے رائٹرس بہت کر وفر اور رکھر کھاؤ کے ساتھ لکھتے تھے جب کہ امریکن رائٹرس کے یہاں سادگی نمایاں تھی۔ امریکن ڈھائی گھنٹے کا پلے محض ایک ٹیبل پر ہی کھیل لیا کرتے تھے جب کہ انگاش رائٹرس کے لیے بڑا آئٹے کا ہونا لازی تھا۔ ہم ہندستانی، تاریخی وجوہ سے انگاش تھیٹر سے زیادہ متاثر تھے۔ اب مگر برطانوی رائٹرس کا زور کافی کم ہوگیا ہے۔ دوسری عالمی جنگ کے بعد برطانیہ میں بھی سادگی آئی شروع ہوئی۔ آرٹ ساج سے الگ نہیں ہے، جب کسی چنز کا اثر ساج پر بڑتا ہے تو لامحالہ آرٹ بھی اس سے متاثر ہوتی ہے، اس حقیقت نے دوسری جنگ عظیم کے بعد تھیٹر کی دنیا کو بھی فیصلہ کن انداز میں متاثر کیا۔ دوسری عالمی جنگ کے بعد تقریر کیا جو تھیٹر کی دنیا کو بھی فیصلہ کن انداز میں متاثر کیا۔ دوسری عالمی جنگ کے بعد تقریر کیا میں سال تک برطانیہ کا بہت بُرا حال رہا۔ گویا برطانیہ یا لکل بدل

گیااوراس کااثر وہاں کے ساج پر پڑااور جب ساج کے اندر تبدیلی رونماہوئی تو لامحالہ آرٹ پر بھی اس کااثر ہونالازی تھا۔ دوسری عالمی جنگ کے بعد ہندستان اور پاکستان سے لوگ بڑی تعداد میں انگلینڈ جانے لگے اور اب تو وہاں دنیا ہی بدل گئی ہے۔ اس وقت لندن کا میئر صاد ق خان بھی ایک پاکستانی ہی ہے۔ ان چیزوں کا خصوصاً مغرب میں ادب اور فنونِ لطیفہ پر بہت اثر پڑتا ہے۔

میں برطانیہ بہت کم جاتا ہوں۔امریکہ بھی جاتا تو ہوں لیکن بالعموم کسی کی شادی یا پھرکسی کے انتقال کے موقعوں پر ہی اب وہاں جانے کا اتفاق ہوتا ہے،اس لیے، مجھے وہاں اب اتن فرصت ہی نہیں ملتی ہے کہ میں وہاں تھیٹر دیکھنے جاؤں۔ویسے بھی میں نے زندگی میں ایک ہی لیے (سلوت).....یعنی کھو جنے والا دیکھا ہے۔ ابھی حال ہی میں امریکہ میں ایک لیے چل رہا ہے جس کا نام بھملٹن ہے یہ ایک تاریخی کیر کڑ ہے۔ یہ ایک حکمراں ہے جو جارج واشکٹن کے بعد آیا تھا یہ بلے اسی کی زندگی پر بینی ہے۔ یہ بلے اتنا مقبول ہوا ہے کہ دو، تین اور چارسوڈ الرک کھٹے خرید کر لوگ اسے دیکھر ہے ہیں۔

میں نے کچھ عرصہ پہلے انگریزی میں ایک یے چلو چرایک بار پھر سے اجنبی بن جائیں ہم دونوں کھا جس کے متعدد کا میاب شوز ہوئے۔ اس کی ہدایت کا رشین دو بے سیں۔ کہانی پچھ یوں ہے کہ دولوگ امریکہ سے فلائٹ میں واپس ہندستان آ رہے ہیں اور ان کی شسیں برابر برابر ہیں۔ دونوں کی عمریں بچاس برس کے آس پاس ہیں۔ پلے حالاں کہ انگریزی میں ہے مگراس کی زبان بہت مختلف ہے۔ ان دونوں ہم سفروں کو چوں کہ اردو، ہندی اور انگریزی مین تینوں زبانیں آتی ہیں، اس لیے، پلے کی زبان پر ججھے خاصی محنت کرنا پڑی۔ ' خوب صورت موڑ' ساحرلد ھیانوی کی مشہور زمانہ ظم ہے اور اس کو فلم گراہ (1963) میں گایا بھی گیا ہے جس کی تاثر پذیری فلم بینوں کی نئی نسلوں کے ذہنوں پر آج بھی قائم ہے۔ فلموں سے دل چھی کی تاثر پذیری فلم بینوں کی نئی نسلوں کے ذہنوں پر آج بھی قائم ہے۔ فلموں سے دل چھی بالکل نے طرزیر لکھنا اور بھی بڑا چینئے تھا۔

بلے کچھ توں ہے کہ فلائٹ میں یہ ہم سفر جوگانے بن رہے تھان میں پیظم بھی تھی ،اس لیے ،ان مسافر وں میں بات چیت شروع ہوجاتی ہے۔عورت اپنے والد کے انتقال کی وجہ سے اور مرداپنی بیٹی کی شادی کے سلسلے میں ہندستان جارہا ہے۔ لیعنی دونوں کے ہندستان آنے کا مقصد ایک دوسرے سے مختلف ہے جو شروع ہی سے ایک تضاد کی کیفیت کا محرک ہوتا ہے۔

فلائٹ میں کوئی مسافر جب میوزک سننے کے لیے ہیڈفون کان میں لگا تا ہے تو وہ سیٹ سے کتی ۔ اسکرین براس گانے کی منظرنگاری بھی دیکھ سکتا ہے جس کی آواز اور میوزک سے وہ لطف اندوز ہور ہا ہے۔ آج کل فلائٹس میں بہچھوٹا اسکرین عام ہے جوایک اسٹینڈ کے سہارے سیٹ سے کوئی ڈیر صف کی اونجائی پر ہوتا ہے اور اگرآ یکی برابری سیٹ پر بیٹامسافر دیکھنا جا ہے کہ اس کا پڑوی کیاد کچھر ہائے تو وہ ایسا کرسکتا ہے۔اس طرح وہ آ دمی دیجشا ہے کہ اس کی ہم سفرخا تون مسافر کیاسن رہی ہے۔عورت جوسن رہی ہوتی ہے ہم اس کولائیو دِکھاتے ہیں۔ دونوں میں باتیں بھی ہوتی ہیں اور دونوں ہی کولگتا ہے کہ ان کے مزاج ایک دوسرے سے ہم آ ہنگ ہیں اور ان دونوں میں ایک دوسرے کے لیے ہلکی سی کشش بھی پیدا ہونے لگتی ہے مگر گریکٹریجٹری کے طرز پراس وقت ان کی فلائٹ ہندستان پہنچ جاتی ہے لیعنی پیندیدگی کے لیےاختیامی پڑاؤ آ گیا۔ دونوں اس حقیقت کوشلیم کرتے ہوئے جس آخری گانے کی فرماکش کرتے ہیں وہ:'چلو ایک بار چراجنبی بن جاکیں ہم دونوں ہی ہے۔ یہ لیے بہت ہی مختصر بہ مشکل بچاس منٹ کا ہے مگر جب جب کھیلا جاتا ہے تو ناظرین کا ایک جم غفیرا سے دیکھنے کے لیے جمع ہوجاتا ہے۔ ہندستان میں اب انگلش تھیٹر کامستقبل زیادہ روشن نہیں ہے۔خوثی کی بات یہ ہے کہ ہاری فلموں میں جو کہانیاں ہیں ان میں بھی ماضی کے مقابلے کافی تبدیلی آ گئی ہے۔ آج کی کہانیاں آپ کوداستانوی دنیامیں نہیں لے جاتیں، نہ ہی وہ آپ کوسحرز دہ کرتی ہیں بلکہ معاصر زندگی کی سیّا نیوں ہے آپ کوروبدروکراتی ہیں۔ آج ذات یات کے مسائل نے جوشکل اختیار کرلی ہے،اس کی عگاسی ان فلموں میں نہایت موثر انداز میں ہوتی ہے۔شاخت کی مسابقت نے سیاست کو جورُ خ دیا ہے،اس کے مختلف زاویے بھی ہماری فلموں میں نظراؔ تے ہیں۔ بعینہ یہی حال تھیٹر میں بھی ہے۔انگلش تھیٹر میں کچھ نو جوان رائٹر ہیں جوموجودہ زمانے کے بارے میں لکھ رہے ہیں۔ناول اور فلموں کی کہانیاں موجودہ حالات کے اور کاسی جارہی ہیں۔ یعنی اب ہندستان میں جوانگلش تھیٹر ہوگا وہ ایک نے راستے پر چلے گا اور اس میں ہندستان کی جھلک اور حالات ِ حاضرہ کا عکس اور خاص طور پر حقائق کا اظہار ہوگا۔میرے خیال میں یہ بہت اچھی بات ہے۔ ر وفیشنل ایکٹر بننے کے بعد بھی میں نے انگلش میں 40-30 یلے کیے ہوں گے جن کے ذیل میں اہم بات میہ ہے کہ ان کے شوز وقباً فو قباً ہوتے رہتے ہیں۔اسی طرح اردو میں بھی تقریباً 50 میلے میں نے کیے ہیں جن میں چند کے شوز کی تعدادتو سیروں میں ہے اور شاید ہی كوئى اليالي موجوا ين تقيم كى وجهة آج ايني افاديت نه ركها موسف

# **خصوصی گوشه** ڈاکٹرنرلیش

## میراعشق دراز-۴

مدیرآر. کے . کرنجیاعلی الصباح جاگنے والے ان لوگوں میں سے ہیں جومیرے جیسے تامّل سے جاگنے اور صبح کی جائے نوش کرنے والے کاہلوں سے کہیں پہلے بوگ کر لیتے ہیں۔میرن ڈرائیور پر دومیل سیر کر لیتے ہیں اور ناشتے کی میز برضی کے اخبارات بڑھ لیتے ہیں۔27 مئی 1964 كوجب من نوبج فون كي هني بجي تومير بي ليه بيخاصا تركا تفا فون بركر نجياتهـ " ہیلواحر؟"

"صبح بخير \_روسي "

'' غضب ہوگیا ہے۔ ثایدا بھی ہور ہا ہے۔'' '' کیا ہواروسی؟ کہیں جواہر لعل نہر وتو .....'ان کی مسلسل خراب چل رہی صحت میرے ذہن پرسوارتھی اورکسی وفت بھی کوئی بُری خبرآ سکتی تھی۔

' د نہیں وہ حیات میں کیکن ان پر فالح کا ایک اور حملہ ہوا ہے۔ فوراً دفتر چلے آؤ کسی وقت بھی کچھ ہوسکتا ہے۔ میں چاہتا ہوں کہتم چار صفحے کا ایک فیچر تیار کرو۔ آتے ہوئے ٹیکسی ہی میں اس کے بارے میں سوچ لینا۔''

میں نے اپنی داڑھی بنانے کا خیال ترک کردیا اور جلدی سے کیڑے پہن لیے۔میری زندگی میں یہ پہلاموقع تھاجب میں نے ٹیسی ڈرائیورکودھیرے چلنے کے لیے نہیں کہا بلکہ کہدر ہاتھا'' تیز ۔ چلو۔اور تیز۔اور تیز۔'میں نے اُسے بتایا کہ جوا ہر لعل نہروموت کولٹیگ کہدرہے ہیں۔

''غضب ہوجائے گاصاحب نہرو کے بغیر کوئی ہندوستان کا تصوّ رہی نہیں کرسکتا۔''

میں خود بھی کہاں کرسکتا تھا۔25 منٹ کے سفر کے بعد میں نے ڈرائیورکوکرا پیادا کیا، دوڑ کر زینہ چڑھااورروی کے چھوٹے سے ایئر کنڈیشنڈ کمرے میں جادھمکا۔ میں نے دیکھا کہ روسی نے بھی اس روز داڑھی نہیں بنائی تھی ۔ پہلی بار میں نے دھیان دیا کہاس کی داڑھی ٹھڈ کی اور گالوں پر خشخشی ہورہی تھی ۔

"اب وه کیسے ہیں؟"

"و یسے ہی جیسے پہلے تھے۔ابھی تک ہوشنہیں آیا۔"

اس نے مجھے تفصیل سے بتایا کہ کیسے خسل خانے سے باہراً تے وقت ان پر فالح کا حملہ ہوا اوروہ گریڑے۔

'' وہ اس سے باہر نکل آئیں گے۔ان کی قوت ِارادی بہت مضبوط ہے۔'' میں نے جیسے خود کویقین دلاتے ہوئے کہا۔

لیکن اخبار کا دفتر تو ایک غیر جذباتی مشین ہوتا ہے۔ میعاد میعاد ہوتی ہے۔ مدیران جذباتی مہیں ہوتا ہے۔ میں جس عالم میں تھا ،اسے دیکھتے ہوئے روسی نے کہا۔'' ہمیں بہترین کی اُمید کرنی چاہے اور بدترین کے لیےخود کو تیار کرنا چاہیے۔ تھاری تحریران کواب مل جانی چاہیے چوں کہ ہمیں کم از کم تین اپنچ کے حروف در کار ہوں گے۔ بلاک بنانے میں بھی وفت لگتا ہے۔'' میں نے کہا۔'' مجھے ایک کمرہ دو جہاں بیٹھ کرمیں سوچ سکوں۔''

''اشتہار منیجر کا کمرہ لےلو۔'' حالی مجھے تھاتے ہوئے روسی نے کہا۔

میں وہاں گیا۔ کمرہ کھولا۔ کھڑ کیاں کھول دیں کیوں کہ مجھے ایئر کنڈیشنڈ کمرے میں گھٹن محسوس ہوتی ہے۔ آرٹ کے شعبے کا آ دمی مجھ سے دوتین الفاظ لینے کے لیے آ دھمکا۔

'' دوالفاظ ہی بہتر ہوں گے۔میراخیال ہےا یک لفظ تو نہروہی ہوگا۔'' میں ناسکہ بچی ٹر ' دنیہ' کلی اسلام سام تیں ' دنیہ بہیں

میں نے اسکر کے پیڈ پر''نہرو' کھ دیا۔ میں کیے کھ سکتا تھا کہ''نہرونہیں رہے' یا''نہروکا انتقال' یا''نہروفوت' جب کہ وہ عظیم روح ان کے بوگ سے سد ھے بدن میں ابھی زندگی کے لیے جہد کررہی تھی۔ آخر میں جانتا تھا کہ یہ کیا ہے۔ میں نے پیڈ پر کھا''نہرولوز' (نہروزندہ رہیں گے ) اورورق پھاٹر کر آرٹ کے شعبے کودے دیا۔ یہ دعا بھی ہو عتی تھی، مناجات بھی ہو عتی تھی، اس عظیم تو سے ارادی کی اضافی تصدیق بھی ہو عتی تھی۔ میں نے سُر خی بنا کردے دی تھی مگر جھ سے لکھا نہیں جارہا تھا کیوں کہ روتی کی طرف سے باقاعدگی سے بھیج جارہے چشم زدنی پیغامات تیزی سے تقدیری طرز اختیار کرتے جارہے تھے۔

''نہر وابھی بھی زندگی موت کی لڑائی لڑرہے ہیں۔'' ''نہ کیا جہ سال سال ''

'نهروکاجهدِحیات جاری۔''

''نهرود م واپسی*ن پر*''

اور میں ابھی تک یے فرض کرنے کے لیے تیار نہ تھا کہ نہرو جی مرجا ئیں گے۔75 برس کی عمر میں وہ مرکیسے سکتے ہیں؟

ایک مہینہ پہلے میں نے ان کووگیان بھون کے شدنشین تک جاتے ہوئے بغیر کسی سہارے کے درجن بھر یا شایداس سے بھی زیادہ سیڑھیاں چڑھتے ہوئے دیکھا تھا۔ وہ مبر ّائے انہدام تھے۔وہ لافانی تھے۔میں دو پہردون کرایک منٹ تک یہی سمجھتار ہاجب تک ٹیلی پرنٹر پر میملک الفاظ نہیں اُ بھرے۔ نہر ونہیں رہے۔

تب میں نے وفات نگاری شُروع کی۔ میراقلم کاغذ درکاغذ دوڑتار ہا اور شام چھ بجے تک کاغذ درکاغذ میری تحریر پرلیس کو جاتی رہی۔اس دوران میں صرف پانی کا گھونٹ بھرنے کے لیے اُٹھا۔ پی جبر پہلے ہی سے مل چکی تھی کہ قریب کی چائے کی دوکا نیں صبح ہی سے بندھیں۔

'' ننهر ُونہیں رہے! نہر ونہیں رہے!! نہر ونہیں رہے!!!'' ٹیلی پرنٹر کا یہ پیغام میرے د ماغ پر ہتھوڑے برسار ہاتھا۔

27 مئی 1964 کو بعد دو پہر روح قوم بڑے دل والے جواہر لعل نہرونے ہی آخری سانس نہیں لیکہ ان کے ساتھ ہم سب، 45 کروڑ ہندوستانی مرکئے تھے۔ پوری قوم پر متانت بھری خاموثی چھائی ہوئی تھی۔ کھیتوں میں کسان، ملوں میں مزدور، دفتروں میں کلرک، باور چی خانوں میں خوا تین، اسکولوں میں بتح ، ہرکوئی موت کا سر دفتج محسوں کر رہا تھا۔" اگر نہروجی مرگئے تو کون زندہ رہے گا؟"

جب نہرو جی مرگئے تو ہم سب مرگئے کیوں کہ نہرو کا مطلب تھا''ہم''، ہندوستان کی روح، ہندوستان کی روح، ہندوستان کی آتما۔اگرگاندھی جی نے ہمیں دھول میں سے نکالا تھا تو نہرو نے ہمیں زندگی دی تھی، بہتر کل کے لیے جدو جہد کرنے کا حوصلہ دیا تھا،ارادہ دیا تھا۔اور جب نہروم سے تو ہم سب مرگئے۔ ہم سب میں سے ہرایک نے موت کی سانس کومحسوں کیا۔27 مئی 1964 کو بعددو پہردو بجے زندگی کی رفتار تھم گئے تھی۔

ساٹھ سالفلم پروڈ پوسراورڈ ائرکٹر محبوب خال کے ساتھ تو واقعتاً بہی ہوا۔ وہ نہر واوران کے خیالات کے ایسے پرستار تھے کہ جب انھول نے بیجان لیوا خبرشنی تو ان کے پہلے ہی سے بیار دل میں ایسادرداُ ٹھا کہ وہ یہ کہتے ہوئے ابدی نیندسو گئے کہ' اب اس ملک میں رہنے سے فائدہ؟'' مگر مرحوم محبوب خال اس کر شمے سے بے خبر تھے کہ مُردے قبروں میں سے زندہ بھی نکل آتے ہیں۔ نہروجی فوت نہیں ہوئے۔ نہروجی زندہ رہیں گے۔

کبھی وائسر جل لاج کہلانے والے راشٹر پتی بھون پر آ دھانچے اُ تارا ہوا پر چم لہرار ہاہے۔ پر چم کی ہر پھڑ پھڑا ہٹ آ زاد،خود مختار جمہوریۂ ہند کا اعلان کررہی ہے، جواہرلعل نہرو کے لافانی ہونے کی تصدیق کررہی ہے۔

جس بھا کھڑاڈیم کونہرونے'' نئے ہندوستان کاعظیم مندر'' قرار دیا تھا،اس کے دروازوں میں سے دمکتا ہوارواں دواں پانی بھی وسیع رہ چکے پنجاب کے بےرطوبت خطّوں کوئی زندگی ،نئ امید دے رہا ہے، راجستھان کے صحراؤں کواناح کے کھیتوں اور پھولوں کے باغوں میں تبدیل کر رہا ہے۔ بھا کھڑا نہر کی ہر جگمگاتی ہوئی کل کل میں، سورج کی طرف سر فخر اُٹھا کردیکھتی ہوئی غلّے کی ہر بالی میں، صحرامیں پُر اسرار طریقے سے کھلتے ہوئے سرسوں کے ہر پھول میں ہم ہمیشہ اس سورج کی طرف نہروکا مسکراتا ہوا چہرہ دیکھیں گے، جو ہمیشہ تمام تر روشنی کے منبع کی طرف، قوت کی طرف، امید کی طرف، آب ہے۔ کھرف، اس ارخ کرتارہتا ہے۔

بھلائی اسٹیل پلانٹ کے شور وغو غانے نے پھلا ہوا اسٹیل شوخ سیلا ب کی صورت میں بہتا ہے۔ اس اسٹیل سے ٹریکٹر بنیں گے، ہل بنیں گے، ریل کی پٹر یاں بنیں گی، تار کے تھے بنیں گے، وطن کی دفاع کے لیے ٹرک بنیں گے، ٹینک بنیں گے، بندوقیں بنیں گی، گھر بلوعور توں کے کھانا پکانے کے لیے بدواغ اسٹیل کے برتن بنیں گے، موسیقاروں کے لیے ستار کی تاریب بنیں گی۔ بھلائی میں، درگا پور میں، راؤر کلا میں اور جلد ہی بوکارو میں لاکھوں ہندوستا نیوں کا نیاکل گی۔ بھلائی میں، درگا پور میں، راؤر کلا میں اور جلد ہی بوکارو میں لاکھوں ہندوستا نیوں کا نیاکل بنانے والی مشینوں کی گڑ گڑ اہٹ اس نام کی کے پرتال دیتی رہے گی جو با مقصد عمل کی گھن گرج بنہرو، نہرو۔

چُوں کُدگاند کھی جی نے ایک بار جوا ہر لعل نہر وکوا پناجانشین بتایا تھا، اس لیے ان کو صرف مہاتما کے قابل نائب کے طور پر دیکھنے کا غیر تاریخی افسوس ناک رجان بن گیا۔ ایک ایسانائب جو دیگر مقلد بن کے مقابلے ذرا زیادہ متحرک ڈھنگ سے اپنے مرشد کے احکامات پڑمل درآ مدکرتا تھا۔ لیکن اس بات کے کافی تاریخی ثبوت موجود ہیں کہ اپنی جوانی کے دنوں میں نہر ومہاتما کے لیے کتنے ہی مودّب کیوں نہ رہے ہوں ، ان کی اپنی ایک انفرادی حیثیت تھی۔ قومی تحریک کے حوالے سے ان کی میانفراد بیت بھی بھی کئی طور پرمہاتما کے تابع نہیں تھی بلکہ ان کی روحانیت آ میز سیاست کے لیے اکثر معاون رہی تھی۔

جواہر لعل پر گاندھی جی کے اثر کے بارے میں بہت کچھ کھا جاچکا ہے لیکن اس امر کی سیح

تشخیص ہونا ابھی باقی ہے کہ نہرو کے باغیانہ جذبے نے گاندھی جی کی قیادت والی تحریک کو کیسے ترقی ایسندانہ انداز سے انتہا لیندانہ بنادیا تھا۔ اس وقت جب کہ کانگریس کی سن رسیدہ قیادت عملداری حیثیت کے جدید تصوّر کو ہی اپناعزم بنائے بیٹی تھی تو جو اہر لعل نہرو ہی تھے جھوں نے انڈیپیڈنٹ انڈیالیگ اور نو جوان بھارت سے جیسی انتہا لیند تنظیموں کے ذریعے اس بات پرزورڈ الاتھا کہ ہمارا قومی نشانہ کمل آزادی ہونا چاہے۔

تب جا کر1929 کے اواخر میں یہ ہوا تھا کہ جوا ہلعل کے زیرِ صدارت منعقدہ کا نگریس کے لا ہورا جلاس میں کا نگریس نے باضابطہ کمل آزادی کونشانے کے طور پر قبول کیا تھا۔

دریں چیشک اگریدکام جواہ لعل نہرونے نہ کیا ہوتا تو تاریخ کے ناگز بر تقاضوں نے قومی تحریک کو صلح معتدل عناصر کے مہمل اثر سے محفوظ رکھنے کے لیے کوئی دوسرا محرک انقلاب پیدا کردیا ہوتا مگر تاریخی حقیقت یہی ہے کہ یہ جواہ لعل نہروہ ہی تھے جھوں نے 1930 کے سالِ نوسے ہملے کی ایک سرد شبنی شام کوراوی کے کنارے پر حقیقتاً آزادی کا پر چم لہرا دیا تھا۔وہ پھر یہی جواہر لعل تھے جھوں نے اپنے صدارتی خطبے میں قومی تحریک کومر قرجہ مذہبی اصلاح پند لفظیات میں پیش نہ کرکے نے متحرک انقلابی محاور سے میں پیش کیا تھا۔انھوں نے اپنا خطبہ اس نعرے پر ختم کیا تھا جوازاں بعد ہندوستانی انقلاب کا نعرہ جہاد بن گیا تھا۔''انقلاب زندہ باد۔''ایک بار پھر یہ وہی تھے جھوں نے وہ حلف آزادی پر لیا گیا تھا) جس میں آزادی کا تھا۔ان الفاظ تھے:

''ہماراعقیدہ ہے کہ دوسری قوموں کی طرح ہندوستانی عوام کا بھی بیرت غیر منفک ہے کہان کوآزادی حاصل ہو،ان کوا پی محنت کا پھل ملے،ان کوزندگی کی ضروریات میسّر آئیں۔ ہماراعقیدہ بیبھی ہے کہا گرکوئی حکومت عوام کوان حقوق سے محروم رکھتی ہے اوران پر جرکرتی ہے تو عوام کو بیرت مزید بھی حاصل ہے کہوہ سرکارکو تبدیل کردیں بیااسے موقوف کردیں .....'

اس کے تین سال بعد 1933 میں جواہ لعل نہرونے قومی تحریک کے اندرلگا تارجاری صالح رجحانات سے بیزار ہوکر مسلسل اخباروں کے لیے مضامین تحریر کیے۔ان مضامین سے ایک طرح کی سنسی پھیل گئی۔ان کے ذریعے انھوں نے ایک انتہائی اہم سوال اُٹھایا جوآج بھی بے حد برمحل ہے۔''ہندستان کدھرکو؟'' انھوں نے اس قوم پرستی سے اپنی بیزاری کا اعلان کیا جو در حقیقت باطنیت یا ایک قتم کا احیائے مذہب تھی۔انھوں نے دلیری کے ساتھ استدلالی سیکولرزم کی وکالت کی، (ہماری سیاست کے تھہرے ہوئے کی، (ہماری سیاست کے تھہرے ہوئے یانی میں طبقاتی تصادم کا پہلا پھر چھینک کریہ سوال اُٹھایا۔

''ہم بالخصوص کس کی آزادی کے لیے جدو جہد کررہے ہیں چوں کہ قوم پرتی متعدد گناہوں پر پردہ ڈال دیتی ہے اوراس میں کتنے ہی متضادعنا صرشامل ہوتے ہیں۔''مزید۔

''اس سے زیادہ لغوت سوّ راور کیا ہوگا کہ بغیر کسی کوز د پہنچائے قوم کے تمام سروکار ایک خانے میں کیجا کیے جاسکتے ہیں ..... مجموعی طور پر قابض طبقے کا دوسرے لوگوں کے ساتھ ناگزیر تصادم اُٹھ کھڑا ہوتا ہے۔ تصادم ان کے درمیان جن کے پاس'' ہے''اور جن کے پاس''نہیں ہے''۔

اور بالآخرانھوں نے اپنے سوال'' ہندوستان کدھرکو'' کا جواب خود ہی تلاش کرلیا توانھوں نے اشتراکی ہندوستان کی بنیادر کھ دی۔ یقیناً بیا یک بڑاانسانی مقصودتھا کہ سماجی اوراقتصادی برابری ہو، ہرطرح کے استحصال کا خاتمہ ہواور مستقبل قریب میں ہو۔

''ودرانڈیا'' مضامین سے لے کراپنے متعدد صدارتی خطبوں کے ذریعے، کراچی کے کانگریس اجلاس میں بنیادی حقوق سے متعلق پاس ہوئی قرار داد کے ذریعے اور آخر کارساج کے لیے، اشتراکی طرز کو آزاد جمہوری ہندوستان کا عزم بنانے کی منظوری کے ذریعے نہروقدم درقدم آزادی ہند کے تصوّر میں اشتراکیت کا عضر شامل کرتے گئے۔

منصوبہ بندمعاشیت اور سرکاری ملکیت والی بھاری صنعت کا، سرکاری مزروعہ اراضی کوشین صفت اور اشتراکی مزروعہ اراضی کو آراستہ بہڑر کیٹر بنانے کا جونظریہ آج ہمیں دِکھائی دے رہا ہے ، اس کی نمونہروکی دوراند لیثی اور ان کے جوشلے اشتراکی نائبوں کی شروعاتی کا وشوں میں ہوئی تھی۔ یہ کام برسوں پہلے ابتدا اُسے آئی تی تی کے شعبۂ اقتصادیات اور از ال بعد کا نگریس منصوبہ ساز کمیٹی کے تحت سرانجام دیا گیا تھا۔ لیکن نہرو کے نزدیک ہم شاید ابھی بھی چرفے اور چوبی ہل کے زمانے میں جی رہے تھے۔

لہذا جب انھوں نے سوئٹڑر لینڈ کا ہوائی سفر کیا تو انھوں نے دیکھا کہ یورپ افراتفری کا شکارتھا، جنگ اوراجتاعی شورش سےخوفز دہ تھااوراس کے اُفق پر ہمیشہ معاشیاتی بُحر ان چھایار ہتا تھا۔اہیسینیا حملے کا شکار ہوچکا تھا،اس کے عوام پر بم گرائے جا چکے تھے،مختلف شہنشاہی طریقے باہم دست وگریبان تھے اور ایک دوسرے کو دھم کار ہے تھے اور عظیم ترین شہنشاہی طاقت انگلینڈامن کی بات کررہا تھا جب کہ لیگ سرکار بم گرارہی تھی اور بے رحمی سے اپنی رعایا کی سرکو بی کررہی تھی۔
اس آ دمی کے لیے، جس کی اس وقت تک ایک غیر سرکاری گشتی سفیر اور یہاں تک کہ ہندوستانی قومی تحریک کے دریر خارجہ کے طور پر شناخت قائم ہو چکی تھی، یہ محض بین الاقوامی اُمور میں علمی دل جہی نہیں تھی۔ مارکس کے نظر ہے سے کیا گیااس کا مطالعہ تاریخ اس پر میروشن کر چکا تھا کہ آزادی کے لیے جدو جہد کررہی دنیا کی تمام قوموں میں ایک اندرونی ربط کا ہونالازی تھا۔ وہ مسلسل امن اور شہنشاہی کے باہمی تضاد کو بھی سمجھ رہا تھا۔

لیکن وہ اُن ہم وطن شہنشاہی مخالف لوگوں میں سے نہیں تھا جودام فسطائیت کے شکار ہوگئے تھے۔اس نے سمجھ لیا تھا کہ فسطائیت اور نازی ازم کیا تھے۔ شہنشاہی سے بھی زیادہ خطرناک روم میں اس کا مسولینی سے ملنے سے انکار کرنا فسطائی حاکم مطلق کو اچھی طرح سے یاد کرانا تھا کہ ہندوستان کی قوتی تحریک حصول آزادی کے لیے فسطائیت کے ساتھ کوئی سمجھو تنہیں کرے گی۔

اس کاایسے وقت میں کر شنامینن اوراندراگاندھی کوساتھ لے کربارسیلونا جمہوریہ کا دلیراند دورہ جب کہ فسطائی وہاں پر بم گرار ہے تھے، میونک میں نظر آئی چیکوسلوا کیہ کی دغابازی کے تعلق سے اس کی یورپ سے ارسال کردہ دل گدازرودادیں،اس کا اس وقت چین کا ہوائی سفر جب وہ جاپانی حملے کے خلاف برسر پیکارتھا اور بینیان کومیڈیکل مشن ججوانا اس زنجر کی ایسی کڑیاں ہیں جوانڈین میشنال کا گریس اور دنیا کی ترقی پیندشہنشاہی مخالف،فسطائیت مخالف،طاقتوں کوآپس میں جوڑرہی تھی۔

1938 میں اس نے پیرس کی بین الاقوامی امن کا نفرنس میں کہاتھا:

''حال ہی میں بارسیونا گیا تھا۔ میں نے اپنی آنگھوں سے وہاں کی تباہ شدہ مارتیں، شگاف دارغاریں دیکھی ہیں اور اپنے ساتھ موت اور تباہی لانے والی ہوا میں اہراتی ہوئی بموں کی خوف ناک آ وازیں سُنی ہیں۔ به تصویر میرے دل پر ثبت ہوگئی ہے اور ہرروز اپسین یا چین پر گرائے جارہے بموں کی خبریں مجھ پر خبخر چلاتی ہیں اور اپنی ہیت ناکی ہے آ زردہ کرتی ہیں۔ کیکن اس تصویر سے برخی بھی ایک تصویر ہے اور وہ اپسین کے ان شاندار لوگوں کی تصویر ہے جفوں نے دوسال اس ہیت ناکی کے خلاف بے شل جانبازی کے ساتھ جنگ کی ہے اور اپنی اذیتوں سے، اپنے لہوسے، ایک الی تاریخ ککھی ہے جو آنے والے زمانوں میں لوگوں کو ترغیب دیتی رہے گی .....''

نہرو کے دور میں ہندوستان کی خارجہ پالیسی (جس طرح یواین او میں واضح کی گئی) دو نہایت اہم معاملوں میں نمایاں طور پر یک رنگ رہی ہے۔ اپنے بدیبی الانتاج تخفیفِ بنیادی اسلحہ وسرد جنگ کے ساتھ پُرامن ہم بودی اور آزادی کے لیے جہاد کر رہے افریقہ اور ایشیا کے ممالک کی بھر پور مدد۔ ہندوستان کا دوستی کا ہاتھ سمندر پار دنیا کے تمام مظلوم لوگوں تک بہنچ گیا تھا مگر آنے والے وقتوں میں نہروکی دوستی کا ہاتھ دیگر ممالک تک بھی جا پہنچا تھا، جن میں سوویوں کی سرز مین خاص طور برنمایاں ہے۔ نہرو پہلی بار 1928 میں وہاں گئے تھے۔

مگر کچھ برس پہلے مستقبل کے بارے میں سوچتے ہوئے اُداسی کی نادر کیفیت میں نہرونے اینے لیے مندرجہ ذیل کتبہ تجویز کیا تھا:

"......اگر کچھلوگ میرے بارے میں سوچنا پیند کرتے ہیں تو میں ان سے اتنا ہی کہوں گا کہ" بیدو شخص تھا جس نے اپنے مکمل دل و ذہن سے ہندوستان اور ہندوستانی عوام سے محبت کی اور وہ مجھ پر اس قدر مہر بان تھے کہ انھوں نے بدلے میں مجھے بے پناہ اور اسراف محبت دی۔"

اسی حوالے سے میں نے اپناعشق دراز اُن کے نام کردیا۔

جواہر لعل نہرو کامل نہیں تھے۔ وہ کامل ہوئے تو انسان نہ ہوتے۔انھوں نے اپنی شرافت کا خمیاز ہ اُٹھایا۔اگران کوشرافت اور کامیاب حکمت عملی میں سے ایک کو چُنتا ہوتا تو وہ شرافت ہی کو چُنتے۔

کسی حد تک وہ سادہ لوح ضرور تھے۔کوئی بھی نوجوان اگر اُن کے پاس کوئی دلیرانہ منصوبہ
لے کر آتا تھا (وہ ماؤنٹ ایورسٹ سرکرنے کا منصوبہ ہویا دھرم تیجائی طرح سے جہاز رانی نقشے کا) تو وہ اس پر فریفتہ ہوجاتے تھے۔انھوں نے بیٹنا یک کواس کی ابتدائی پُر جوش اور دلیرانہ کاوشوں کے لیے بہت کچھ دیا۔اس کی ان کاوشوں میں شکارنو کے ساتھ ہوائی سفر پر جانا بھی شامل تھا۔

وہ اپنے پُر انے ساتھیوں اور دوستوں کے تنین وفا دار تھے۔ اس وفا داری کے طفیل ان کو کئی سیاسی مشکلات کا سامنا بھی کرنا پڑا، تنقید بھی جھیلنا پڑی۔ وہ بذاتِ خودر شوت خوری کے محافظ نہیں تھے لیکن انھوں نے خود کو یہ یقین دلا رکھا تھا کہ کیروں ایک پُر اناوفا دار کا نگر لیی ہے اور بخشی نا درقتم کا وطن پرست مسلمان ہے، یہ توان کے بیٹے ہیں جواُن کی حیثیت کا ناجائز فائدہ اُٹھار ہے ہیں۔ ان میں جو خامیاں تھیں ، ان کو بنیادی طور پر ان کی شرافت میں سے ، پُر انے ساتھیوں اور دوستوں بران کے اعتماد اور ان کی وفا دار کی میں سے ، پُر انے ساتھیوں اور دوستوں بران کے اعتماد اور ان کی وفا دار کی میں سے مواصل ہوئی تھی۔

ایک اشتراکیت پسند خص کے لیے بینا قابلِ معافی ہے مگروہ تیز طبعی،جدید ذہن کے راجوں

کی طرف داری کرتے تھے۔ تشمیر کے کرن سکھ کا ذکر ہم نہیں کریں گے چوں کہ وہ ایک ادیب ہے،
ایک عالم ہے لیکن انھوں نے شاہی گھر انوں کے گی افراد کو سفارتی عہدے دیے۔ انھوں نے ایک
نوجوان کھیل کے شوقین مہار اجبہ کو سپاریکا دمیں شرکت کے لیے چیکو سلوا کیہ جیسے اشتراکی ملک بھیج
دیا۔ ہو سکتا ہے کہ انھوں نے سوچا ہو کہ کم از کم کھیل کے شعبے میں تو دوطبقوں میں ہم بودی ہونی
چاہیے۔ بعد میں تو ایسا ہوا کہ ان میں زیادہ تر راجوں نے اپنے اصلی دانت دکھاتے ہوئے اس
سوتنز پارٹی میں شمولیت اختیار کرلی جو 'دنہیں ہے' والوں کے خلاف' ہے' والوں کے خلاف' میں والوں کے لیے
حفاظت طلب کررہی تھی۔

وہ سنگ دل نہیں تھے اور یہ وزیر اعظم کی ایک کمزوری تھی۔ وہ تب تک کسی غلط کارکو برداشت کی حدسے تجاوز نہیں کر لیتی تھی۔ برداشت کی حدسے تجاوز نہیں کر لیتی تھی۔ شاید میرے'' بلٹر''سے وابستہ ہونے کے علاوہ وہ مجھے اس لیے بھی برداشت کر لیتے تھے کہ میں وہ'' پُر انا و بالِ جان' تھا جو بہاصرار تعاقب کرتار ہتا تھا اور ان کے لیے مجھے سے پیچھا پھُٹر انا آسان نہ تھا۔ میرا خیال ہے کہ انھوں نے میری ایک بھی کتاب نہیں پڑھی تھی تاہم مجھے پُر انی کتابوں کی ایک دوکان میں اپنے اس ناولٹ کی جلدد کھنے کوئی جو میں نے ان کو پیش کی تھی۔ کتاب کے حاشے میں کچھنشان گے ہوئے تھے۔ کیا بیان کی تحریر تھی ؟

لاکھوں لوگ ان سے اور وہ لاکھوں لوگوں سے محبت کرتے تھے۔ ان کی رحلت پر مجھے اُن لوگوں کا خیال آیا کہ وہ بھی میری طرح مضحل ہوں گے۔ ہماراتعلق اگلی نسل سے تھا۔ ہم اُن کے بیٹے تھے، چھوٹے بھائی تھے۔ ہم میں اُن کی بیٹی اندرا بھی شامل تھی جس کو وقت آنے پر تاریخ کی چنوتی کا شاندار جواب دینا تھا۔

#### حواشي

ہم سجھتے تھے دھرم تیجا مورار جی دیسائی کی دین تھا گرجوا ہر لعل نہرواس قدرائیان داراورشریف تھے کہ وہ کسی دوسرے کی شہرت کے پیچھے نہیں جیپ سکتے تھے۔ ایک دن انھوں نے صاف لفظوں میں مجھ سے کہا۔'' آپ بے وقوف ہیں۔ آپ کی سوئی مررار جی دیسائی پرائی ہوئی ہے۔ آپ کو معلوم ہے کہ دھرم تیجا کو پرمٹ کی ہری جھنڈی کس نے دی تھی؟ میں نے ۔ میں نے بھی اتن ہی صاف گوئی سے عرض کیا۔'' ہماری رائے اب بھی وہی ہے۔ یہ کام جس کسی نے بھی کیا ہوائے سے ایک دن پچھتانا پڑے گا۔ مورار جی دیسائی کو جانے کے لیے جواہر لعل نہرو کو پڑھیے از راہے کرم۔'' انھوں نے اپنے پٹے والے کو پیٹے میں بیاری کے بیٹے کے ایک دیا جائے۔ قال

- (الف) جاويداحم خورشيد
  - (ب) سرورالهدي
- (ج) محم<sup>جعف</sup>راحراری
- (د) ثاقب فریدی

# كتاب اورصاحب كتاب

## (الف) نوآبادیاتی هندستان،اردوقوم پرستی اور جامعه عثمانیه مصقه:کویتاسرسوتی د تلام بقر: جاویدا حمد خورشید

اردوزبان وادب کے فروغ میں جامعہ عثانیہ کے غیر معمولی کرداراورنوآبادیاتی ہندستان کو اردوکی ادبی تحقیق میں ایک صدی سے زائد عرصے سے موضوع بنایا جار ہا ہے۔ اردو کے اس تحقیق سر مالیے میں خاطر خواہ اضافہ کرنے والوں میں ان محققین کی تعداد نمایاں ہے جو جامعہ عثانیہ ، حیررآ بادد کن کے سیاسی وساجی حالات اور دکنی ادبیات سے جذباتی لگاؤ کے حامل ہیں۔ ان محققین میں ان لکھنے والوں کی خدمات نمایاں ہیں جواد بی مورخ کی حیثیت سے بھی شاخت کیے جاتے میں ان لکھنے والوں کی خدمات نمایاں ہیں جواد بی مورخ کی حیثیت سے بھی شاخت کیے جاتے ہیں۔ اردو میں ایسے محققین کی تعداد قدرے کم رہی ہے جو خالص مورخ تھے۔ تاریخ نولی کی روایت اوراس فن کے مطالع سے نہ صرف جامع اور معیاری تاریخوں کا انتخاب بہطور ماخذ کیا جاسکتا ہے بلکہ وہ فکری ، نظریاتی اور واقعاتی جائزوں اور مطالعات میں رہ نمائی بھی کر سکتے ہیں۔ ۔ اس لیے نو آبادیاتی ہندستان ، جامعہ عثانیہ حیدرآباد دکن یا دکنی ادبیات جیسے اہم موضوعات پر ادبی نقطہ نظر اور ثانوی اسکالرشپ (secondary scholarship) کی کثر ت

ہے۔ان موضوعات پرعلم تاریخ کے ماہرین کے کاموں کی آج بھی ضرورت ہے۔اس کے ساتھ ساتھ معاشیات، سیاسیات، بین الاقوامی تعلقات ، تعلیمات اور صحافت جیسے دیگر علوم میں اختصاص رکھنے والے افراد کو بھی ان موضوعات پر کثرت سے کام کرنے کی ضرورت ہے۔ان موضوعات پر جو بھی تصنیفی یا تحقیقی موادسا منے آچکا ہے اس کی درست انداز میں تنقیح صرف اسی طور ممکن ہے۔

سامنے کی بات ہے کہ اردو میں ان اہم موضوعات پر لکھنے والوں کے یہاں صرف ادبی مافذ کی کثرت پائی جاتی ہے جو ایک جانب موضوع کو وقعت کا حال بناتے ہیں تو دوسری جانب دیگر علوم کا نقطۂ نظر سرے سے قاری تک پہنچ ہی نہیں پا تا۔ The Language of Secular میں ان کا مالی تحقیق میں ان ان المحقوق میں ان کی حالی تحقیق میں ان اہم موضوعات پر علم تاریخ کا ایک نقطۂ نظر سامنے آیا ہے۔ تحقیق مذکور کی مصنف کو یتا سر سوتی د تلا (Kavita Saraswathi Datla) کے شعبہ تاریخ میں اسٹنٹ پر وفیسر کی حیثیت سے وابستہ ہیں۔

ندکورہ کتاب کومتوازن فکر کی حامل علمی کاوشوں میں شاراس لیے کیا جاسکتا ہے کہ مصنفہ نے جہاں اپنے موضوع سے انصاف کرتے ہوئے ادبی، سیاسی، تاریخی اورعلم بشریات کے ماہرین کی کتابوں سے استفادہ کیا ہے وہاں انھوں نے اردو دال طبقے کے لیے پچھا لیے ، خذبھی استعال کیے ہیں جوان کے لیے متندہ ہونے کے ساتھ ساتھ کم یاب بھی ہیں۔ ۲۳۴ صفحات پر مشمتل یہ کتاب جدیدرسمیاتے تحقیق کے اصولوں کو پیشِ نظر رکھتے ہوئے تحریک گئی ہے۔ مصنفہ نے اپنی کتاب جدیدرسمیاتے تحقیق کونہایت سلیقے سے پانچ ابواب میں پیش کیا ہے۔ ان کا انداز اس لیے بھی وقعت کا حامل ہے کہ انھوں نے اساسی ما خذ پیش کرنے پراپی توجہ مرکوزر کھی ہے اور جہاں ضروری تھا وہاں اپنا تجزیہ کوشش کیا ہے۔ مصنفہ کی کوشش رہی ہے کہ متند ما خذ کا انتخاب اس طور پر ہر موضوع پر اپنے تجزیے سے گریز کیا ہے۔ مصنفہ کی کوشش رہی ہے کہ متند ما خذ کا انتخاب اس طور کیا جائے جوموضوع سے داست تعلق رکھے ہوں۔ ہو نے کے ساتھ ساتھ انہیت کے حامل ہیں۔ انجمن تی اردو کے لیے مالی مدد جہاں نظام حکومت ہونے کے ساتھ ساتھ انہیت کے حامل ہیں۔ انجمن تی اردو کے لیے مالی مدد جہاں نظام حکومت کی جانب سے ملی تھے۔ ان میں برطانوی، ہندواور مسلمان شامل تھے۔ اس خمن میں سب سے موصول ہوتے تھے۔ ان میں برطانوی، ہندواور مسلمان شامل تھے۔ اس خمن میں سب سے دی گئی

تقی سے دتلانے ایک اہم اطلاع اپنی کتاب میں یہ بھی فراہم کی ہے کہ 1916 میں حیدرآباد میڈیکل کالج میں موجود ہندی اور مرافعی بولنے والے ایک لیکچررشی شاوری (Sheshadri) نے درخواست دی تھی کہ وہ اردو میں نباتیات کی اصطلاحات (botanical terminology) نتقل کرنا چاہتا ہے۔ اس منصوبے میں اس کی اکبر حیدری (1941-1896) نے حوصلہ افزائی کی ۔ حیدرآباد کی حکومت نے شی شاوری کی درخواست پراسے مالی مدوفراہم کرنے کے بارے میں ہمدردی سے غور کیا۔ اس کی ورخواست کے حاشیے پر جوتا ثرات رقم ہیں وہ شایدا کبر حیدری کے ہیں جمدردی کے اللے اللے اللہ کی درخواست کے حاشیے پر جوتا ثرات رقم ہیں وہ شایدا کبر حیدری کے ہیں جمدردی کے اللہ جن کے اللہ اللہ کی درخواست کے حاشیے بی جوتا ثرات رقم ہیں وہ شایدا کبر حیدری کے ہیں جن کے الفاظ یہ جن

Our scientific nomenclature, expecially in the natural sciences, is little more than a string of mnemonic words to students who have not a smattering of Greek and Latin, from which language most of the terms are derived. For instance, when we know that 'dorsal' and 'ventral' come from the Latin 'dorsali' and 'ventralis' pertaining to back and belly respectively these terms *live* in our imagination: otherwise it requires a continued effort of memory to use them correctly.

 255316 کی رقم خرچ کی گئی۔1917 میں دارالتر جمہے آغاز کے موقعے پراس میں آٹھ متر جمین موجود تھے جن کے گراں مولوی عبدالحق (1872-1872) تھے۔29-1928 میں اس میں تنخواہ پانے موجود تھے جن کے گراں مولوی عبدالحق (1872-1873) تھے۔29-1928 میں اس میں تنخواہ پانے والے متر جمین کی تقداد 15 تھی۔ جمیب الاسلام نے عثانیہ یونی ورش کی تقنیفات پر تفصیلی مطالعہ کیا ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ 1917 اور 1947 کے درمیانی میں سالہ عرصے میں دارالتر جمہ میں 1957 کی سالہ عرصے میں دارالتر جمہ میں 1957 کے درمیانی میں سالہ عرصے میں دارالتر جمہ میں 1947 کے درمیانی میں جو تر جمہ تھیں اور 31 طبع زاد تھیں۔ میتر جھے انگریز کی ، جرمنی اور فرانسیسی زبانوں سے ہوئے تھے۔ ان میں 306 متون وہ تھے جو انگریز کی سے ترجمہ تھیں جو اس بات کو ظاہر شائع ہو تک سے ترجمہ تھیں جو اس بات کو ظاہر شائع شدہ 395 متون میں 306 نصاب کی کئی درست عکاسی کرتا ہے کہ عثانیہ یونی ورسٹیوں کے نصاب کی کئی درست عکاسی کرتا ہے جہاں ذریعہ تعلیم انگریز کی تھا ہے۔

د تلانے اپنے موقف کے ثبوت میں اردوتر جموں کو کتاب میں کی مقامات پرخصوصی توجہ دی ہے یعنی اس دور میں اردو سے وابسۃ قومی مقاصد بھی تھے۔ کتاب میں جہاں اس پہلوکو پیش کرنے کے ماخذ پیش کیے ہیں وہاں مصنفہ نے حیررآ باد دکن کےمسلمان دانش وروں کی زبان، تاریخ، مذہب اوراد بی روایات میں ان کے سیکولرانداز کی جانب جھکاؤ کی صراحت کی ہے لکھتی ہیں کہ 'اس کتاب میں کوشش کی گئی ہے کہ چیزیں اس مشہور موقف ہے آ گے بڑھ کرپیش کی جا ئیں جے گروہی لسانی سیاست (communal language politics ) سے تعبیر کیا جا تا ہے۔ حیدرآ باد کے مسلمان دانش وربیچاہتے تھے کہ ان کی زبان ، تاریخ ، فرہب اوراد بی روایات کوسیکولر کیا جائے اوران کی از سرنوتشکیل بھی کی جائے۔ سیکولرزم سے یہاں مرادیہ ہے کہ سیاست کا ایسا اندازیا گروہی مسائل (communal problems) کا ایک ابیاحل جوروایتی علمیت ( traditional epistemologies ) کی تر تب نو کرے۔ وراثت ، زبان اور ثقافت کو مجھنے کے نئے اور متضاد طریقے وضع کرے۔ جبیبا کہ طلال اسد (1932) نے Formations of the Secular میں کھا ہے کہ سیکولرزم صرف اس سوال کا سادہ ساعلمی جوابنہیں جس کاتعلق ساجی امن ( social peace) اور رواداری (toleration) سے ہے۔ یہ ایک ایساحکم ہے جو ایک سیاسی ذریعے (political medium) يعني ش۾ ٻول کي تر جماني (political medium) کی وساطت سے اس کی از سرنوتشریح کرتا ہے اور ذات (self) کے خصوصی اور مختلف اعمال کواس طرح فہم سے بالاتر کردیتا ہے جس کی وضاحت طبقہ (class)، جنس (gender) اور مذہب

(religion) سے ہوتی ہے۔ سیکولرازم کے بارے ہیں اس انداز سے سوچنے سے اس کی معیاری (normative) اور مناظراتی (polemical) بحث سے چھٹکا رامل جاتا ہے بعنی اس کا صحیح یا غلط ہونا، یہ تصور مغرب سے آیا ہے یا مقامی ہے۔ اس کے بارے میں اس طرح سوچنا جا ہے کہ روایتی علم کی غیر فدہجی تشکیل کس طرح ممکن ہوسکتی ہے یا زبان کو فدہب سے بالا تر ہونا جا ہے۔ اس کتاب میں جو وضاحتیں پیش کی گئی ہیں وہ مسلمان دانش وروں کی جانب سے ایک ایسا مر بوط طرزِ ممل ہے جو مسلمانوں کی علمی روایت اور تاریخی عناصر سے کشید کیا گیا ہے بعنی یہ وضاحتیں ہندستانی شہریوں کو بہتد رہے آگے لے جانے میں مفید ہوں گی۔ مخضر رہے کہ بیسویں صدی کے آغاز میں اردو زبان ایک ایسا ذریعہ بن گئی تھی جو خصر ف اختلافات کی حامل ہے بلکہ ایک مشتر کہ سیکولر مستقبل کا تصور بھی پیش کرتی ہے ہیں۔

جبیبا کہ کتاب میں ان تین موضوعات کو کثرت سے پیش کیا گیا: سیکولراسلام کی زبان، اردوقوم برستی اورنوآبادیاتی ہندستان \_مصنفہ کی سیکولرزم ہے کیا مراد ہے؟ اس کی صراحت کتاب میں ایک اور جگہاس طرح ملتی ہے' حیدرآ باد میں تعلیم کی تاریخ بیواضح کرتی ہے کہ جنوبی ایشیا کے مسلمان دانش وروں کی ذہنی تغمیر میں سیکولر اور قومی منصوبے شامل رہے تھے۔اس تناظر میں سیکورزم سے مراد یہ ہے کہ ندہب کی ایک ایسے نئے تاریخی مقصد (historical object) کے طور پرتشکیل جوذاتی تج بات برمنی ہو،اپنی وضاحت عقائدی بیانات کی طرح کرتا ہو،نجی اداروں پرانھمار ہواور جس پرایک جدا زمان ومکان میں عمل کیا جاسکے۔ مذہب کی بیشکیل اس بات کی یقین د مانی کراتی ہے کہ ہماری عمومی ساست ،معیشت،سائنس اوراخلا قبات ایسے عناصر ہیں جو غیرضروری ہیں'۔عثانیہ یونی ورٹی کے دانش وروں نے جن منصوبوں پڑمل کیاان میں ماضی کےوہ عناصر شامل تھے جنھیں ایک نئے قومی مقصد کے طوریر نہ صرف بازیافت کیا گیا تھا بلکہ آٹھیں استعال میں بھی لایا گیاتھا۔ان عناصر کواسلام کے ماضی اور علمی روایات سے تلاش کیا گیا تھا۔ اقدار، ذخیرهٔ الفاظ اور تج بات کا ایباتصور ملتا ہے جسے اس وضاحت کردہ نے مشتر کہ خیر ( newly defined common good) میں استعال کیا جاسکتا تھا۔اس کے ساتھ ساتھ مسلمانوں کی پحیدہ ثقافتوں کے کم تر پہلوبھی شامل تھے جس کے بارے میں باربرا مٹکاف( Barbara (Metcalf ) نے اسے کسی اور تناظر میں ثقافتی خول (cultural encapsulation ) سے تعبیر کیا ہے۔ یہ مذہب کی ایک ایسی حلقہ بندی تھی جس کے بارے میں سمجھا جاتا تھا کہ بہتایم سے مختلف ہے کین سائنسی،معاشی اور سیاسی مشتر کہ مفادات کے فروغ میں معاون ہے۔اس کے لیے یونی

ورسٹی کی جدید تعلیم کواستعال کیا گیا اور عثانیہ یونی ورسٹی کے ذریعہ تعلیم کوبھی استعال میں لایا گیا۔ اردوز بان جسے ایک ایسی سیکولرز بان تصور کیا جاتا تھا جواسلام کے ثنان دار ماضی پر بنی تھی <sup>ال</sup>

دتلانے جامعہ عثانیہ میں اردوکو ہندستان بھر میں رائج کرنے اوراس کے ذریعے قومی مقاصد حاصل کرنے کی کاوشوں کو صراحت سے پیش کیا ہے۔ جامعہ عثانیہ کا ترجمان مجلّہ عثانیہ کا اداریے اس تعلق سے اہمیت کے حامل ہیں جس کے مدیر مجلّہ مذکور کے اداریے بہعنوان افتتاحیہ میں اس مجلّے کو گئا جمنی رسالہ کلکھتے ہیں۔ جامعہ عثانیہ کی عمارت کے لیے جونقشہ منظور کیا گیا اس میں بھی یہ الترام رکھا گیا کہ یہ عمارت ہندو مسلم ثقافت کا مظہر ہو۔ 1917 سے 1935 تک طلبہ کی تعداد میں اس قدراضا فہ ہو گیا تھا کہ علیمی اغراض اور ہاسٹل کے لیے شہر کے مختلف حصول میں عمارتیں لینی پڑیں جس کی وجہ سے باہمی ربط ضبط میں دشواریاں پیدا ہورہی تھیں ۔ مستقل عمارتیں خاص طور پر آرٹس کا لیے کی تعمیر کا جب سوال اٹھا تو یہ کام چیف آرکی طیک نواب زین یار جنگ خاص طور پر آرٹس کا لیے کی تعمیر کا جب سوال اٹھا تو یہ کام چیف آرکی طیک نواب زین یار جنگ (1967-1889) نے انھیں یورپ اور امریکہ جانے اور وہاں سے کوئی ایسا نقشہ لانے کو کہا جو اس جامعہ کے شایانِ شان ہو۔ باوجود تلاش کے کوئی نقشہ پندو مسلم ثقافت کا مظہر ہو گا۔

مصنفہ نے نوآبادیاتی دور میں ہونے والی ان منصوبہ بندیوں کا ذکر بھی صراحت سے کیا ہے۔ جن کاراست تعلق اردوزبان سے ہے۔ نوآبادیاتی دور میں انگریزوں کا دستور بہطورا یک نصابی مضمون پڑھایا جاتا تھا جب کہ اسی وقت ہندستانی زبانیں جن کی ادبی اور لسانی روایات علاحدہ علاحدہ تھیں آپس میں متحد ہور ہی تھیں۔ اس لیے جیران نہیں ہونا چاہیے کہ انگریزی تعلیم کے علاحدہ تھیں آپس میں متحد ہور ہی تھیں۔ اس لیے جیران نہیں ہونا چاہیے کہ انگریزی تعلیم کے برخصتے ہوئے غلبے کی موجودگی میں ہندستانیوں نے ایسے تعلیم اداروں اور یونی ورسٹیوں کا مطالبہ کیا جفوں نے ایسے تعلیم اداروں اور پوٹر ت مدن موہان مالا سطیر جدید تعلیم پراصرار کیا گیا۔ سیداحمد خان (98-1817) نے محد ن کا نج اور پیٹر ت مدن موہان مالویہ نے ہندویو نی ورسٹی قائم کی جن کے قیام میں برطانہ کی رضا مندی اور مددشامل نتھی۔ یہ دونوں اعلا مسلم یونی ورسٹی کہلا یا اور بنارس میں ہندویو نی ورسٹی ، ان دونوں علمی اداروں میں ذریعہ تعلیم انگریزی مصامی نی کی مقامی زبان میں پڑھائے مسلم یونی ورسٹی کہلا یا اور بنارس میں ہندویو نی ورسٹی ، اس یونی ورسٹی کا قیام جہاں تمام مضامین ہندستان کی مقامی زبان میں پڑھائے جاتے تھا دی ورسٹی کا قیام جہاں تمام مضامین ہندستان کی مقامی زبان میں پڑھائے جاتے تھا دروہ برطانوی سرکار کے راست ماتحت بھی نہیں ، اس یونی ورسٹی کا قیام حیر رآباد میں جاتے تھا دروہ برطانوی سرکار کے راست ماتحت بھی نہتی ، اس یونی ورسٹی کا قیام حیر رآباد میں جاتے تھا دورہ برطانوی سرکار کے راست ماتحت بھی نہتی ، اس یونی ورسٹی کا قیام حیر رآباد میں

عمل میں آیا ' ''الے۔

Thomas ) کے اللہ اللہ کا ایک قانونی رکن تھامس بابنگٹن مکالے ( Babington Macaulay ) نے کہا تھا کہ یورپ کے سی اچھے کتب خانے کی الماری کا ایک خانہ ہندستان اور عربی کے مقامی ادب کے مساوی ہونے کا حامل تھا'۔مکالے کا زبان کی بحث میں ہندستان اور عربی پالیسی کی منصوبہ بندی تھا۔مکالے نے جس وقت انگریزی ادب اور انگریزی تعلیم کو ہندستان میں اس پر بہت توجہ دی گئی۔ ہندستان میں کو ہندستان میں اس پر بہت توجہ دی گئی۔ ہندستان میں برطانیہ نے انگریزی زبان کو وہاں ایک برطانیہ نے انگریزی زبان کو وہاں ایک ذریعہ تعلیم بننے میں مدودی۔اعلا تعلیم کے لیے مدرسوں کا نظام، کلکتہ میں سنسکرت کا لج سنسکرت کا لج ہنارس، دبلی کا لج اور بعد میں پنجاب یونی ورسٹی نے مشرقی زبانوں (سنسکرت، عربی اور اردو) میں تعلیم دی لیکن ان زبانوں میں جدیدسائنس کی تدریس کے سلسلے میں کوئی خاص کا م یابی حاصل نے ہوئی ہوئی خاص کا م یابی

مکالے اوراس کے رفقائے کارسنسکرت اور عربی کو شجیدگی سے جنوبی ایشیا کی کلاسیکی زبانیں کتلیم کرتے ہیں۔ مدرسوں اور کلکتہ کے سنسکرت کالج میں برطانیہ مشرقی زبانوں کی سر پرسی کررہا تھا۔ مکالے نے تعلیم کیا ہے کہ عربی، فارسی اور سنسکرت جیسی مشرقی زبانیں، ان کے افسانو کی ادب خاص طور پر شاعری (حالاں کہ اس نے مغربی شاعری کی فوقیت کو تسلیم کیا ہے ) کی جانب رسائی حاصل کرنا اہمیت کا حامل ہے۔ ان کے افسانو کی ادب کو پڑھنے کے بعد ان کا موں پر خور کیا گیا جن میں حقائق یاعام اصولوں کی تحقیق پیش کی جاسمتی ہے تو اس کے بعد مغرب کی فوقیت کی گنا بڑھ جاتی ہے۔ مکالے کے مطابق تعلیم کی زبان ایک ایسی زبان ہوتی ہے جس میں حقائق کو محفوظ کیا جاتا ہے اور اصولوں کی تحقیق کی جاتی ہے اس میں انگریزی کو امتیازی شان حاصل ہے۔ اس جاتا ہے اور اصولوں کی تحقیق کی جاتی ہے اس میں انگریزی کو امتیازی شان حاصل ہے۔ اس سنسکرت ہے لیکن دیگر ہندستانی زبانیں غیرترقی یا فتہ ہیں اور مقامی سطح پر بیز بانیں ہندستان میں تعلیم کے لیے ابھی تیار نہیں:

''تمام جماعتیں اس پہلو پرمتفق دکھائی دیتی ہیں کہ بولیاں (dialects) جو مقامی افراد ہندستان کے اس خطے میں عام طور پر بولتے ہیں ان میں نہ تو کوئی ادبی (literary) اور نہ ہی سائنسی معلومات ( information) ہوتی ہیں۔ جب تک یہ متمول نہیں ہوجا تیں ان میں کسی

اہم کا مرکا ترجمہ نہیں کیا جاسکتا۔ تمام فریقین کی جانب سے اس پر اتفاق دکھائی دیتا ہے کہ لوگوں کے ان طبقات کی علمی ترقی ( intellectual ) دیتا ہے کہ لوگوں کے ان طبقات کی علمی ترقی ( improvement) کے لیے جو اعلاقعلیم حاصل کرنے کے لیے وسائل بھی رکھتے ہیں وہ صرف زبان کی وجہ سے اثر انداز ہو سکتے ہیں'۔

ہندستان میں تعلیم کا وہ تصور جو مکالے نے پیش کیا تھا تھافتی لین دین یا نفوذ (diffusionist) پر شمل تھا۔ پہلے نتخب طبقے کوائگریزی تعلیم دینے کاارادہ تھا جیسا کہ اس نے اپنے معروف اقتباس میں کہا تھا کہ ایک ایساطبقہ تشکیل دینا ہے جو ہمارے اوران کے مابین جن پر ہم حکومت کرتے ہیں ترجمانی کا کام انجام دے سکے۔ بیافراد کا ایساطبقہ ہوگا جورنگ اورخون کے اعتبار سے ہندستانی ہوگا لیکن اپنے ذوق ، رائے ، اخلاقی اقداراور شجھ بوجھ میں اگریز ہوگا ۔ بیوبی طبقہ ہے جس کے ذمے مکالے نے ایک اہم ذمے داری بیائد کی تھی کہ وہ ہندستان کی مقامی نے بانوں کو مالا مال کرے گا۔ سائنس کی وہ اصطلاحات جو مغربی طریق تسمیہ (nomenclature کو اس طرح نتقل کیا جاء کہ وہ وہ تیں ان بولیوں کو متمول بنانے کی غرض سے ان میں اصطلاحات کو اس طرح نتقل کیا جاء کہ وہ وہ تیا نہ ہوگا گئی نفوذ کے تصور کے تحت مغربی ایشیا کی جدید تعلیم میں بہت یا فتہ ہوئے کی ایشیا کی جدید تعلیم میں بہت

مکا نے تا ترات جس میں انگریزی زبان کے ترقی یافتہ ہونے پر اصرار ہے اور ہندستانی زبانوں کے غیرتر قی یافتہ ہونے کاذکر موجود ہے، اس میں انگریزی کے ادبی مطالعات کو نو آبادیاتی تناظر میں بتدریج آگے بڑھایا گیا۔ گوری وس وناتھن (Gauri Viswanathan) نو آبادیاتی ہندستان کی ادبیات پر اپنے ایک کام میں لکھا ہے کہ تعلیم اوراد بی نصابات شاہی منصوبوں میں شامل تھے جسے وہ فتح کا نقاب (mask of conquest) کہتے ہیں۔ اپنی آمدسے قبل نوآبادیاتی علاقوں میں انگریزی کو بہطورا کی مضمون متعارف نہیں کرایا گیا تھا بلکہ ہندستان میں انگریزی کو بہطورا کے مضمون پیش کر نابرطانوی حکومت کی ہندستان میں مستقبل میں پیش آنے والی مشکلات کو برور کرنے کا ایک حصدتھا کے

انیسویں صدی اور ببیسویں صدی کے آغاز میں غیر مغربی دنیا میں کئی ایسے منصوبے پیش کیے گئے جن کا مقصد ان چیلنجوں کا مقابلہ کرنا تھا جومغرب کی ترقی سے دنیا میں پیدا ہوئے تھے۔عثانیہ یونی ورسٹی بھی ایک ایسا ہی منصوبہ تھی کا یہ بندستان کی صورتِ حال کی وہ تشخیص جو

[مولوی]عبدالحق نے کی یعنی ترقی مافتہ ممالک کے اثرات قبول کرنے براصرار کا ایک مطلب یہ بھی تھا کہان کےانژات زبان پربھی قبول کیے جائیں۔اس وجہ سے عثانیہ یونی ورشی میں اردو زبان کے کرداراوراس کی سمت کا تعین کرنے کے بارے میں مماحثے ہوئے ۔آخر کاراردو دیگر مغربی ایشیائی روایات کی طرح ایک ایسے موضوع کی صورت اختیار کرگئی جس میں وہاں کے ا شرافیہ(elites) نے مغرب کے ساتھ اپنی وابستگی کو اہم تصور کیا۔عثانیہ یونی ورسی میں اس منصوبے کا مقصد یہ تھا کہ مغرب کی علمی فضیلت (western scholarship ) اور دیگرز بانوں کو اس طرح قریب لا ما جائے تا کہ سائنس کے موضوعات کوعوام کی زبان میں پیش کیا جاسکے،اس طرح اردوزیان کوتیدیل ہوناپڑا۔عثانیہ یونی ورٹی اور دیگرعلاقوں کے ماہرین تعلیم (educators) کے سامنے بیمنصوبہ تھا کہ اردوکوایک ایسی زبان ہونا چاہیے جوعام آ دمی کی زبان ہوجس میں ان کی خدمات کا کام بھی انجام دیا جا سکے اور جوزبان کی سطح پر تمام ضروریات بوری کر سکے۔اس خواہش کا مقصد پیتھا کہ ایک ایسی بول جال کی زبان ہو جوسب جگہ یکساں ہونے کے ساتھ ساتھ ان مقاصد یر بھی پورااتر تی ہویعنی وہ روزم ہ ( guotidian )،انتظامی امور،اد بی،سائنسی،فلسفیانہ اورنصابی سطح برایک ایسی عالمی (worldly ) زبان ہو جوانگریزی زبان کی تجارت اورعلمی موضوعات میں ، ہم سری کر سکے۔ارد وکوا بیب ایسی کامل زبان بنانا جس میں جدید سائنس کا ابلاغ ہو سکے اور جوا فراد ترجے پر مامور ہوں گے عام بول حال کی زبان اور کلاسکی زبان کے مابین فرق کرسکیس تا کہ جدید سائنس، علمی روایات اور اسلامی روایات کے مابین فرق واضح ہوسکے۔اردوکوتبریل کرنے کا مقصد ہندستان میں صرف زبان کی تبدیلی نہیں ہے بلکہ اس طرح عام بول چال کی زبان کا دائرہ کاربھی وسعتاختیارکر گیاتھا <mark>۔</mark>

ہندستان کے حالات کا جاپان سے مقابلہ یا عثانیہ یونی ورسٹی کی نصابی کتابوں میں جاپان کو اہمیت دینا اور جاپانی زبان کوعثانیہ یونی ورسٹی میں پڑھانے کی تجویز محض اتفاق نہ تھا۔ 1905 میں جاپان نے روس کوشکست سے دو چار کیا تھا۔ نوآبادیات کا حصہ بنے بغیر جاپان الی ترقی حاصل کرسکتا ہے تو مشرقی اقوام جونوآبادیات میں شامل ہیں وہ کیوں نہیں ایسا کرسکتیں۔ جاپان جہاں بیسویں صدی کے آغاز میں ایک کا میاب عسکری اور معاشی قوت بن کرا بھرا دوسری جانب جاپان بیسویں سدی کے آغاز میں ایک کا میاب منصوبہ پیش کیا تھا۔ 1922 میں حیدرآباد کی حکومت نے سیدراس مسعود (1837-1889) کو جاپان کے تھا میں خیار کی حکومت نے سیدراس مسعود (1837-1889) کو جاپان کے تھا میں نظام تعلیم کا مطالعہ کرنے کے لیے وہاں بھیجانگ مسعود کی نظر میں جاپان کا اتحاداس کی ترقی میں نظام تعلیم کا مطالعہ کرنے کے لیے وہاں بھیجانگ مسعود کی نظر میں جاپان کا اتحاداس کی ترقی میں

خاص اہمیت کا حامل ہے۔ جاپان کی ترقی میں جواہم عوامل شامل رہے تھے ان میں ہندستانیوں کے برعکس جاپان کا متحد اور محبِّ وطن ہونا ہے۔ ہندستان کے مسائل تعلیم کی وجہ سے زیادہ گھمبیر ہوگئے ہیں۔ مغرب کی تعلیم کے اثرات ہندستان میں محدودرہے ہیں اور یہ تعلیم اثرا فیہ کے مختصر سے طبقے تک محدودرہی ہے۔ مسعود کے الفاظ میں جہاں تک جدید فکر اور علم کا تعلق ہے تو یہ ایک غیر ملکی زبان تک محدود ہو کررہ گئی ہے۔ ہندستان کے مغربی تعلیم یا فتہ اثرا فیہ کے بارے میں مسعود کا روبہ لاتعلق پر ہنی ہے۔ ان کو لیقین تھا کہ ان کی مغربی تعلیم ان کے وطن کے لوگوں کے لیے مفید نہیں ۔ 1936 میں کلکتہ یونی ورش کی افتاحی تقریب کے موقع پر ہندستان میں مغربی تعلیم کے محدود ہونے کے بارے میں سیود نے اپنی ما یوی کا اظہاران الفاظ میں کیا:

... Many years ago, my old mother, who would be considered uneducated... happened to be living with me in a place where bubonic plague had broken out. At my request, as a precautionary measure, she had herself inoculated against it. When the fever and pain which sometimes follow such inoculation had left her, she asked me to explain to her the priniciple that underlay all inoculation. I thought over the answer for a few minutes and then had to confess to her that as she did not understand either French or English and I did not know enough of my mother tongue for the purpose. I could not explain the theory of it to her. Thereupon my mother looked me straight in the face and said: "My son, of what use will your education be to your country if it does not enable you to remove the ignorance even of her of whose very bone and flesh you are made?" I leave you all to guess what my feelings must have been at that moment.

مسعود نے اپنی والدہ کی بیاری کا جو واقعہ یہاں بیان کیا ہے اس کا خاص تعلق زبان کے مسئلے سے تھا جس میں ترجے کو خاص اہمیت حاصل تھی۔ ترجے کا یہاں مقصد کسی ایک زبان سے دوسری زبان میں معنی کی ترسیل سے زیادہ اس کی اہمیت اپنی روز مرہ زندگی کے بارے میں سمجھ بوجھ سے ہے۔ عثمانیہ یونی ورسی کے قیام کے کچھ برسوں بعد مسعود کو وہاں اعلاسطے کی تعلیم کا ترجمان بنادیا گیا۔ عام بول چال کی اردوکو ذریعہ تھا کم بنانے کی خواہش کے بارے میں برطانوی افراد میں عدم دل چھی پائی جاتی تھی اور وہ پوچھتے تھے کہ کس طرح اردوکا ذخیرہ الفاظ جدید سائنس کی عدم دل چھی پائی جاتی تھی اور وہ پوچھتے تھے کہ کس طرح اردوکا ذخیرہ الفاظ جدید سائنس کی

پیچید گیوں کو بیان کرنے میں موزوں الفاظ فراہم کرے گا؟ کیا سائنسی ذخیرہ الفاظ کے لیے الفاظ وضع کیے جائیں گے یا انگریزی کے وہ الفاظ جن کا تعلق سائنس سے ہان کے لیے اردوالفاظ وضع کرنا کیا طالب علموں کے تحصیل عِلم کا مقصد مزید مشکل نہیں کردے گا؟ سیّدراس مسعود نے اس کا جواب اس طرح دیا ہے:

...I will give you an instance. In the early stages of our translation work, I happend to be in charge of it, and we came across the very ordinary geographical term "watershed". Never having studied in our own mother tongue properly, we did not know how to render it correctly into Urdu. Now, our committee of orientalists coined a word which sounded to me very difficult. Our great authority on Persian translated it by the term "FasiI-i-Ab". I said to him that three-fourths of the idea was correct but that one-fourth of it was wrong. So, that word was put aside for the time being.

Five weeks later one of us happened to be touring in the Marathi districts of our state, namely Aurangabad, the whole of which district contains miniature watersheds. On asking a farmer: "What do you call such hills?", we learnt that they were called "pan-dhal", which is a literal translation of "Watershed". In this way we were able to discover a precious term. Perhaps, I ought not to say that we "discovered" it, for, it has been in use for hundreds of years and we were ignorant of it, simply because we had not paid any attention to our vernacular. This poor villager was thus able to show the way to our committee of learned Orientalists.

سیّدراس مسعود کی سوچ اوراُن کا نظریه ترجمے کی ضرورت کے حوالے سے ان اقتباسات سے ظاہر ہوتا ہے لئے۔ اس نئی یونی ورسی میں ترجمے کے کام کو خاص اہمیت دی گئی اور نصابی کتابیں بھی مرتب کرنا تھا بھی یہاں تر تیب دی گئیں۔ حالاں کہ دارالتر جمہ کا کام طبع زادار دونصا بی کتابیں بھی مرتب کرنا تھا لیکن یہاں سے خاصی تعداد میں جوتر جمے سامنے آئے وہ انگریزی زبان سے اردو میں تھے۔ جامعہ عثمانیہ میں تدریس سے قبل دارالتر جمہ کے لیے ہندستان بھر سے موزوں افراد کو مدعو کیا گیا اور

مولوی عنایت اللہ (1943-1896) جیسے تو وہاں ڈائرکٹر کے عہدے پر بھی فائز رہے۔ مولوی عنایت اللہ معروف اردومتر جم مولوی ذکاء اللہ (1910-1832) کے برخوردار تھے۔ فورٹ ولیم کالج میں عنایت اللہ معروف اردومتر جم مولوی ذکاء اللہ (1910-1832) کے برخوردار تھے۔ فورٹ ولیم کالج میں المحتوف کی علی گڑھ میں سائنٹنگ سوسائٹی بکھنو میں نول کشور پر لیس، پنجاب یونی ورسٹی ،کلکتہ کانے ٹو میڈ یکل انسٹی ٹیوٹ سائنٹنگ سوسائٹی بکھنو میں نول کشور پر لیس، پنجاب یونی ورسٹی ،کلکتہ کانے ٹو میڈ یکل انسٹی ٹیوٹ (Native Medical Institution) ، برطانوی اور ہندستانی اسکالر اردو تر جے کرتے رہے تھے۔ حیدرآ باد میں انیسویں صدی میں بھی اردو تر جے سامنے آئے تھے۔ نظام کی حکومت نے مصنفین اور سرکاری ملاز مین کی حوصلہ افزائی کی تا کہ وہ اردومیں تر جے کا کام انجام دیں۔ اس کے علاوہ حیدرآ بادمیڈ یکل اسکول جو 1845 میں قائم ہوا اور مدرسہ فخرید وہ ہائی اسکول تھا جو نوا ہمیں علوم علاوہ حیدرآ بادمیڈ یکل اسکول جو 1845 میں قائم کیا تھا، دونوں میں مغربی سائنسی علوم اردوز بان میں پڑھائے جاتے تھے۔ تر جمول پر توجہ بیسویں صدی میں بھی جاری رہی۔

برطانوی مورضین کے کاموں سے مختاط رہنے کے باوجود، سیّد ہاشی فرید آبادی نے اپنی تاریخ میں مغربی اسکالروں کے کاموں سے استفادہ کیا ہے۔ تاریخ ہند کے ابتدائی ابواب میں آریان، بدھ مذہب، جین مذہب، گیتا، موریا (mauryas) اور سکندراعظم کی فقو حات کو موضوع بنایا گیا ہے۔ انھوں نے ونسنٹ اسمتھ (Vincent Smith) کی The Early History of (فرید اسمتھ (Oxford History of India) اور ٹی ڈبلیو رائز ڈبوڈ

(T.W.Rhys David) کی Buddhist India پر بھر پورانحصار کیا ہے۔ یہ نہیں کہا جا سکتا ہے کہ ان کی دل چسپی بنیادی مآخذ میں نہیں تھی۔موہن جودڑو، ہڑ پا، چین کے بدھ ند ہب مانے والے، پران (Puranas) اور دیگر ہندومتوں سے ان کی دل چسپی اس بات کا ثبوت ہے کہ ان کی ان مآخذ ہے بھی دل چسپی تھی جن سے ہندستان کی تاریخ کھنے میں مدد کی جاسکتی ہے گئے۔

پٹر ہارڈ ی (Peter Hardy) نے وضاحت کی ہے کہ اکبر کے عہد سے لے کرموجودہ دور تک قرون وسطیٰ کےمسلمانان ہند کی تاریخ بنیا دی طور برموزخین کا ایبا مطالعہ ہے جسے موزخین ہی نے انحام دیا ہے۔قرون وسطی کےمسلمانان ہند کے بارے میں ہندستانی اور برطانوی مورخین ، کی تاریخ نولیی ایساانداز پیش کرتی ہے جیسے قرونِ وسطیٰ کے روز نامیجے اور تاریخی کتابیں اس دور کے بارے میں حالات کو بالکل واضح انداز میں پیش کرتے ہیں۔ دوسرےالفاظ میں دیگر تاریخی شواہد کے برعکس قرون وسطی کےان روز نامچوں پراس طرح کا مانجام نہیں دیا گیا جن کامسلمانوں سے تعلق تھاجس کی وجہ سے درست تاریخ سامنے نہیں آسکی ہے۔ بالکل ایساہی ہاشی فرید آبادی کی تاریخ ہند کا معاملہ ہے۔اس تاریخ میں قرون وسطیٰ کے مصنّفین کے کام یا بیانات یا ورقی حوالوں میں جدید مورخین کے ساتھ ساتھ ابواب میں پیش کیے گئے ہیں۔فرید آبادی کے استعال میں جو م خذ تھان سے مکمل طور پر استفادہ نہیں کیا جاسکا هئے۔مقامی روایت میں اسکالرشپ کی غیرتسلی بخش صورت حال سے فرید آبادی پریشان تھے۔الیی صورت میں فارسی روزنا میچکسی طور پرمسکلے کا حل نہیں تھے۔ فریدآبادی ہنو بی جانتے تھے کہ ہندستان کی جوتاریخی کتابیں برطانوی فاتحین نے کھی ہیں وہ نہصرف ان کی جانب داری ظاہر کرتی ہیں بلکہ درست بھی نہیں۔اس لیے انھوں نے اس مسئلے کا پہل نکالا کہ ہندستان کی تاریخ کوتاریخ وارلکھا جائے ۔اس حوالے سےان کی معلومات جو دراوڑی تہذیب (Dravidian civilization)،اس کے بعد کے واقعات اور لوگوں کی ہے دخلی کے تعلق سے ہے وہ اہم ہے <sup>21</sup>ے عثانیہ یونی ورسٹی میں وہ نصابی کتا ہیں منتخب کی جاتی تھیں جن میں انگریزی زبان سے راست موادلیا جاتا تھالیکن تاریخ ہنداور تاریخ اسلام سے بیفا ہر ہوتا ہے۔ کہ مغربی دانش کے ساتھ تعلق زیادہ محاذ آ رائی کا راستہ اختیار کرسکتا تھا۔ ایک وسیع منظرنا مے میں مسلمانوں کی اہمت ظاہر کرتے ہوئے ان نصابی کتابوں کے مرتبین مسلمانوں کے لیے مقامی اور عالمی باہے میں جگہ حاصل کرنے کے دعوے دار تھے۔اس حوالے سے انھوں نے مذہب اوراسلام کا ایک خاص نقط ُ نظر پیش کیا۔اس بیانیے کا تعلق قومی اور عالمی ترقی سے تھااوراس وسیع مقصد کے تحت ہی تمام ایمانی اورا خلاقی پہلو تھے۔

میں نے اس کتاب میں ہے بحث کی ہے کہ عثانیہ یونی ورسٹی کااردوزبان کے ساتھ تعلق ایک الیاا قدام تھا جومسلم ثقافت اور دانش کی مختلف شکلول (intellectual forms) کو مشتر کہ سیکولر مستقبل (shared secular future) میں ترتیب دے رہا تھا۔ جومنصوبے عثانیہ یونی ورسٹی کے اسا تذہ نے خاص طور پر اس کے ابتدائی سالوں میں اختیار کیے ان میں ان کا مطلب صرف مذہبی یا مقامی لسانی شناختول (regional linguistic identities) کو ترتیب دینا نہ تھا۔ یونیورسٹی کے دارالتر جمہ یا مولوی عبدالحق کی جانب سے اردو کے حوالے سے گئی ایسے مباحث بھی میامنے آئے جن کا مقصد اردو کی حدود میں اضافہ تھا تا کہ اس تصور کے خلاف مزاحمت کی جائے جس میں اردوکوا یک فہ جب اور مسلمانوں کے علاقوں سے وابستہ کیا جاتا تھا۔ می الدین قادر کی تاریخ جس میں گراتی ، پنجا بی ، شالی ہندستان اور دکن شامل تھا، زور دیا گئے۔

مغربی ایشیا کی تاریخ نویسی کے ذریعے بیسوال بھی سامنے آیا کہ کیا اسلام ،جدیدیت کے لیے ہم آ ہنگ ہوسکتا ہے۔ اس حوالے سے جوروایت پیند (traditionalist) بعنی علما اور جدت پیند (modernist) بعنی علما اور جدت پیند (modernist) بعنی مغربی تعلیم کے مابین ربط پیدا کرنا چا ہتے تھان میں شبلی تعمانی کا حوالہ دیا جا تا ہے۔ اس طرز تفتیش کا مسلہ بیہ ہے کہ بیسیکولرزم کی منطق (logic of secularism) کو سامی کرنے میں ناکام ہیں یعنی بیکس طرح مذہب پر اثر انداز ہوتا ہے۔ ہندستانی مسلمانوں پر ثانوی مواد (secondary literature) اس اعتبار سے ناکافی ہے کہ خاص سامی اور سیاسی مقاصد کے لیے مباحث جس کثر ت سے موجود ہیں وہ ان علمی کا موں کے بارے میں نہیں جو ہندستانی مسلمانوں نے نو آبادیاتی دور میں ہندستانی اسلام کی مختلف شکلوں (theological) ، اخلاقی میں جو ہندستانی مسلمانوں نے نو آبادیاتی دور میں ہندستانی اسلام کی مختلف شکلوں (theological) ، اخلاقی جی کہ عسامنے آئے (authoritative) عملی (practical) والے سے سامنے آئے

عثانیہ یونی ورسٹی کی تاریخ اس اعتبار سے اہمیت کی حامل ہے کہ یہ سیکولر قومیت پرستی ان عثانیہ یونی ورسٹی کی تاریخ اس اعتبار سے اہمیت کی حامل ہے جونوآ بادیاتی ہندستان secular nationalism) کے ان مختلف انداز کی جانب توجہ دلاتی ہے جونوآ بادیاتی مسلمانوں کی میں سوچے جارہے تھے۔تاریخ کے اس پہلوکو پیش کرنے کے لیے میں نے ہندستانی مسلمانوں کی علمی سرگرمیوں پراحتیاط سے توجہ دی ہے تا کہ طافت کے حصول میں ان مسلمان دانش وروں کے عزائم کو نظر انداز کیا جائے جن کے اقدام خشک مزاجی (cynical) یا خود پہندی

(self-interested) يرمنی تھے "۔

ہندستان میں سیکولرزم کے بارے میں جواسکالرشپ پیش کی گئی ہے اور وہ جن خصوصیات کی حامل ہے اسے ہندستانی سیکولرزم کہا جاتا ہے۔ مثال کے طور پر راجیو بھر گاوا ( Rajeev ) کی حامل ہے اسے ہندواور مسلمانوں ( Bhargava ) نے اس تعلق سے وضاحت کی ہے کہ ۔۔۔اس کا مطلب بیتھا کہ ہندواور مسلمانوں کے مابین ان سیاسی موضوعات کو حدود آشنا کرنا تھا جن کا تعلق ثقافتی اور فہ بہی تنازعات سے تھا۔ شاید الیہا ہی ہولیکن مغربی ایشیا میں سیکولر منصوبوں کے سامنے آنے میں ان دانش وروں اور ریاست کے اقدامات بھی شامل ہیں جو فہ بب کی وضاحت بھی کرنا چاہتے تھے۔اسلامی روایت کے کون سے گوشوں کوریاست کی جانب سے توجہ اور تحفظ ملے گا؟ کون کون تی اسلامی روایات کو ایک سیکولر قومی ثقافت کی جانب رسائی حاصل ہوگی؟ کون سے فہ بہی موضوعات گروہی تنازعات ( Communal conflict )

ہندستان میں سیکولرزم کا مقصد مذہبی رسومات کو اجازت اور تحفظ دینا ہے۔اس میں اقلیتوں کے حقوق بھی شامل ہیں۔اس کا مطلب بیہ ہوا کہ اسے آزادی سے قبل اہم علما کی جانب سے پذیرائی حاصل ہوئی۔

استاد و حواشي:

ا عقیل، پروفیسر ڈاکٹر معین الدین، ۲۰۱۵، جنوبی ایشیا کی تاریخ نویسی: نوعیت، روایت اور معیار، شریات، لا مور، ۸۰

ع ترتیب یوں ہے: ک

مقدمهه

باپواول:

MUSLIMS AND SECULAR EDUCATION: THE BEGINNINGS OF OSMANIA UNIVERSITY

بابِدوم:

REFORMING A LANGUAGE: CREATING TEXTBOOKS AND CULTIVATING URDU

بابِسوم:

MUSLIMPASTS: WRITING THEHISTORY OF INDIA AND THEHISTORY OF ISLAM

بابِ چہارم:

LOCATINGURDU: DACCANI, HINDUSTANI, ANDURDU

بابٍ پنجم:

SECULAR PROJECTS AND STUDENT POLITICS: 'VANDE MATARAM'IN HYDERABAD

ماحصل:

#### **FROMNATIONALTOMINORITY SUBJECTS**

زیرِ نظر نسخه راقم کو پروفیسر ڈاکٹر معین الدین عقبل کے کتب خانے سے دست یاب ہواہے۔ یہ طالبِ علمانہ تبھراتی مقالہ (review article) بھی ڈاکٹر عقبل صاحب کی مشفقانہ تحریک کا ثمر ہے۔

- The Language of Secular Islam: Urdu (2013) ביין פילט אפיין פילט אפיין איז פילט אפיין פילט אינער פילט אינער אייער אינער אינע
  - ٧. الضاً ص١٢
- م برواله: جالی، واکرجمیل، ۱۹۹۱، فرهنگ اصطلاحات جامعه عثمانیه ، مقترره وی زبان، اسلام آباد
- ل فرسنگ اصطلاحاتِ جامعه عثمانیه کی جلداول ودوم کومقترره تو می زبان، اسلام آباد فرسنگ اصطلاحاتِ جامعه عثمانیه کی استاره اور ۱۹۹۳ اور ۱۹۹۳ میں بالترتیب شائع کیا ہے۔
- کے صدیقی، ڈاکٹر رضی الدین، ۱۹۸۴ع، جامعہ عثمانیہ: آغاز اور نشو و نما کا پہلا دور، مشمولہ: حامعہ عثمانیہ، بہادر بار جنگ اکیڈی، کراچی، ۲۵
  - ۸ ایضا، ۲۲
  - و دتلا، ص ۲۵
  - وا الضاً ص
  - إلى الضاً من كا
  - س تریش سیرمعین الدین، فروری ۱۳۳۷ هه افتتاحیه ، مشموله : مجلّه عثمانیه ، س
- سل ابراہیم، محر،۱۹۸۴ع، جامعه عثمانیه کا سنهرا دور، شموله: جامعه عثمانیه ، بهاور یار جنگ کیری، کراچی، سسس ۱۳۳۱ ا
  - الم وتلام ا

- ۵ل ایضاً ش
- لا الضأب ٥
- کے ایضاً ہیں ۲
- 1/ الضاً ص٥٦
- ول الضاً ص ٥٨
- ٢٠ ايضاً ص٥٩
- الے ایضاً، ۱۲
- ٢٢ ايضاً، ٩٣٨
- ٣٦ ايضاً، ١٣٥
- ٢٨ الضأ، ١٠١
- ۲۵ ایضاً س۰۲۰
- ٢٦ ايضاً ١٠٠٠
- 27 ایضاً ص۰۵
- ٢٨ ايضاً ص٢٢١
- وم الضأص ١٦٧
- ٣٠ ايضاً ٩٠٨

# (ب) اردوادب کی تشکیل جدید، معقف: ناصر عباس نیر، مبقر: سرورالهدی

"اردوادب کی تشکیلِ جدید"کا ایک انهم مگراختلافی مضمون" دوجذبیت کے تناظر میں شبلی کی تقید کا تجزیہ" ہے۔ میراخیال ہے کہ عام طور پر دوجذبیت کی ترکیب پر نگاہ همرگی اور مضمون کو توجہ سے پڑھا نہیں گیا۔ اس کی ایک وجہ یہ بھی ہوسکتی ہے کہ شاید دوجذبیت کی ترکیب ناصرعباس نیّر سے قبل کسی نے استعال نہیں کی۔ عام زندگی میں دوجذبی روبیّہ اس لیے گوارا ہے کہ کوئی انسان کسی شے کو قبول بھی کرسکتا ہے اور ردبھی۔ ناصرعباس نیّر نے جس سطح پر اس ترکیب کی روشنی میں شبلی کی تنقید کود کیھنے کی کوشش کی ہے وہ شبلی تقید میں دکھائی نہیں دیتی شبلی کی وہ تحریب جو ہماری نگاہ سے گزرتی رہی ہیں، ناصرعباس نیّر نے انھیں نظر سے دیکھا ہے اور لاز ما نئی تعبیرات سامنے آئی معلوم نہیں ہوتی۔ معلوم نہیں ہوتی۔

معنمون کی ابتدامیں سیّرسلیمان ندوی اور شخ اگرام کی کتابوں سے دوچھوٹے اقتباس درج کیے ہیں۔ان اقتباسات کا تعلق شبلی کے بچپن اور قیام علی گڑھ سے ہے۔انگریزی تعلیم سے متعلق شبلی کارویّے اگر دوجذ بی رہا ہے تو اسے قبول کر لینے میں کوئی مضا کقتہ نہیں۔ ناصرعباس نیر کی متعلق شبلی کارویّے اگر دوجذ بی رویّے بی اور شخ اکرام کی یا دگار شبلی کی اہمیت اس لیے بھی ہے کہ ان کتابوں میں شبلی کے دوجذ بی رویّے کوان کے بچپن کے بعض واقعات میں تلاش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ میں نہیں سمجھتا کہ شبلی کے کہی ناقد نے 'شعراقجم' اور مواز نہ انیس ود بیر'اورد میگر کتابوں کے تجزیے سے قبل شبلی کے بچپن کواس نقط نظر سے دیکھا ہے۔ میں نے تبلی پر جو تقیدیں پڑھی ہیں ان میں شبلی کے نمایاں خیالات کو سامنے رکھ کرنتائج اخذ کیے گئے ہیں۔ حیات شبلی کے بعض اواقعات کو اہمیت دینا اور ان کی افادیت کو تسلیم کرنا ایک ایسا رویّے ہے جے جو شیلے نقاد پہند نہیں کرتے ۔ وہ سمجھتے ہیں کہ حاشیائی متن کو حاشیے پر ہی رہنے دیا جائے۔ناصرعباس نیر نے شخ اکرام کرجس افتداس کی روشنی میں سان کبھی سے بھی دیا جائے۔ناصرعباس نیر نے شخ اکرام کرجس افتداس کی روشنی میں سان کبھی سے بھی کہ حاشیائی متن کو حاشی ہو تھی ہیں۔ اس میں قبلی کی دوشلے میں سان کبھی سے دیا جی تھیں کہ حاشیائی متن کو حاشی ہیں سان کبھی سے دیا جائے۔ناصرعباس نیر نے شخ اکرام کرجس افتداس کی روشنی میں سان کبھی سے دین ہوں کہ میں سان کبھی سے دیت کو تھیں سان کہ کہ کہ کہ کو بیا ہے کہ دینے کو تا کہ کہ کا کو بیال

کے جس اقتباس کی روشیٰ میں بدبات کھی ہے:

''شخ اکرام پہلے شخص ہیں جنھوں نے شبلی کے دوجذ بی رجحان کو بہ یک وقت
شخص، نفسیاتی اور ثقافتی وعلمیاتی تھہرایا۔انھوں نے اس جانب متوجہ کیا کہ

کس طرح عوامی زندگی میں اہم کر دارادا کرنے والے شخص کی ذاتی وساجی
زندگی کی سرحدیں مٹ جاتی ہیں۔اس کی لاشعوری پیچیدگی اس کی علمی زندگی

میں راہ یالیتی ہے'۔ (ص23-322)

''شبلی کے سب بھائیوں نے کالجوں میں تعلیم پائی اور وہ اپنے گھر میں جدید کے خلاف قدیم کے ترجمان تھے، بلکہ شایدنفسیات کا طالب علم تو یہ کہے گا کہ ان کے تحت الشعور میں جدید تعلیم کی نسبت وہی خیالات و جذبات تھے جو اپنے گھر میں سوتیلی والدہ کی نسبت تھے۔ پیمیلِ تعلیم کے بعد جب آخیں انگریزی نہ جانے کی وجہ سے معمولی ملاز متیں بھی نہلیں تو انگریزی تعلیم کے خلاف ان کاغم و خصہ اور بڑھ گیا۔'' (ص 322)

ممکن ہے شخ اکرام کی اس تعبیر سے کسی کوا تفاق نہ ہو مگر تعبیر کا پیمل بے بنیاد تو نہیں۔ ناصر عباس بنی کے اس بھی دیکھنا چاہیے۔ تعریف کا ایک بڑا سبب بیہ ہے کہ شخ اکرام کی اس سلسلے میں جو تعریف کی ہے اسے بھی دیکھنا چاہیے۔ تعریف کا ایک بڑا سبب بیہ ہے کہ شخ اکرام نے زندگی کے بہ ظاہرا کی معمولی سے واقعے میں شبلی کی نفسیا تی الجھنوں کا سرب ان کی ذاتی زندگی کے کوئی محروی بھی سراغ لگالیا۔انگریزی زبان کے تئیک ان کی پیزاری کا سبب ان کی ذاتی زندگی سے اگر میں ناک داتی واقع کے میں دوجذ بیت اکبرتی ہے تو اس میں شبلی کی تفتیک کا پہلو کہاں نکا تا ہے جو اس میں شبلی کی تفتیک کا پہلو کہاں نکا تا ہے جو شبلی نے ایک خط میں اس خیال کا اظہار کیا تھا کہ کچھ لوگ انگریزی زبان سکھے لیس تا کہ

انگریزی میں جو کچھ چھپ رہا ہے اس سے ہم باخبر ہوسکیں۔اس سے بھی شبلی کا ایک زاویۂ نظر سامنے آجا تا ہے۔ دو ُجذبیت کی انگریزی Anbivalence ہے۔ناصرعباس بٹر نے نوآبادیات اور دوجذبیت کے رشتے پر نہایت ہی فکر انگریز گفتگو کی ہے جنھیں اس اصطلاح سے پریشانی ہے ان سے گزارش کروں گا کہ وہ اپنے لیے نہ سہی اپنی ذہنی ثروت مندی کے لیے اس کا مطالعہ کریں اور ناصرعباس بٹر کی بہتر تفہیم کے لیے انھیں اپنی انگریزی کی استعداد بڑھانا چا ہیے۔ ویسے بھی اچھی انگریزی جانے ہیے۔ ویسے بھی

ناصرعباس نیر میاطلاع بھی دیتے ہیں کہ نوآبادیات اور دوجذ بیت کے دشتے پرسب سے کہلی مرتبہ ہوی بھا بھانے لکھا۔اگر ناصرعباس نیر ہوی بھا بھاسے نظری طور پراستفادہ کرتے ہیں تو بیت نیر قر اور نقطرا ورتو فیق کی بات ہے۔ جس شخص کا تناظر جتنا چھوٹا ہوگا اس کے مباحث کا دائر ہ بھی فطری طور پرمحدود تر ہوگا۔ نوآبادیاتی مباحث میں ناصرعباس کے یہاں جوایک پھیلی اور کھی ہوئی فضا ہے اس کا سبب یہی ہے کہ ان کے مطالع کی رہ ختی نہایت وسیع ہے۔ ناصرعباس نیر سے ان حضرات کو بھی شکایت ہے جو شرقی شعریات کی بازیافت کے نام پر نوآبادیاتی فکری گرفت کرتے ہوئے یہ کہتے ہیں کہ ہمارے ادیب انگریزی سے تھوڑی سی آشنائی کے سبب اپنی روایت سے بدگمان ہوگئے۔ اس کی وجہ اس کے سوا کچھاور کچھ نیں کہ ہم ذہن پر زور ڈالنا ہی نہیں چاہتے۔ شبلی کی موجذ بیت سے بان ہی لوگوں کو پر بیشانی ہے جو شبلی کو زمانی تر تیب سے پڑھنا نہیں چاہتے۔ ناصر موجذ بیت سے ان ہوئی بھا کا ایک قول نقل کیا ہے:

"نوآبادیاتی کلامید (Colonial Discourse) دوجذبی ہونے پر مجبور ہے، کیوں کہ اس کلامیہ کا بیمنشا کبھی نہیں ہوتا کہ استعار کھی، استعار کار کی ٹھکٹھک نقل نہیں،اس لیے کہ یہ خطرناک ہوگا''۔ (ص323)

ہومی بھابھا کے اس قول کی روشنی میں اگر شبلی وغیرہ کی تحریر دوجذ بیت کی حامل نظر آتی ہے تو اسے یہ کہہ کررد کرنا کیا مناسب ہے کہ شبلی دوجذ بی رویے سے واقف کہاں تھے، وہ اشیا کو اس طرح کہاں دیکھ رہے تھے۔ گویا شبلی اور ان کے رفقا بہت ایما ندار اور اپنے جذبے میں صادق تھے۔ معصومیت کے نتائج بہت خطرناک ہوتے ہیں اپنے لیے بھی اور دوسروں کے لیے بھی۔ معصومیت کی سچائی یا فوری جذبے کی سچائی سے کون انکار کرسکتا ہے۔ ناصر عباس نے مشکل یہ پیدا کردی ہے کہ آپ جے معصومیت کہتے ہیں اس کردی ہے کہ آپ جے معصومیت کہتے ہیں اس نے کس طرح نو آبادیاتی فکر کو پھلنے پھولنے کا موقع فراہم کیا۔ کمال یہ ہے کہ خود ہماری ذات میں

نوآبادیاتی فکرگھر کرتی رہی اور ہم اسے ایک مدت تک جھے نہیں سکے۔ناصرعباس نے دوجذبیت کے مفاہیم کو سمیٹت تین حالتوں: مرکز،منتشر اور متذبذب کی جانب اشارہ کیا ہے۔ دو جذبیت کے مفاہیم کو سمیٹت ہوئے ناصرعباس نیر نے سرسیّد، آزاد ہیلی، حالی اور نذیر احمد کے حلق سے لکھا ہے کہ بیسب یورپ کی آرز وکرتے ہیں، یورپ کی نقل کرتے ہیں، یورپ کی تحسین کرتے ہیں اور یورپ کی گرفت کرتے ہیں۔ گویا بیک وقت دو جذبی رویہ کار فرما نظر آتا ہے۔اس ضمن میں ہمارے بعض اہم حضرات سے کہتے ہیں کہ اگر آپ اس وقت ہوتے تو کیا کرتے۔انھوں نے جو کیا وہ وقت کا نقاضا محضرات سے کہتے ہیں کہ اگر آپ اس وقت ہوتے تو کیا کرتے۔انھوں نے جو کیا وہ وقت کا نقاضا

ناصرعباس نیر نے بورپ کے سلسلے میں شبلی کے دوا قتباسات درج کرنے کے بعد جونتیجہ اخذ کیا ہے اسے دوجذبی رویہ کا نام دیا گیا ہے، بعنی بورپ سے گریز بھی ہے اور بورپ سے قربت کی خواہش بھی ۔ قربت اور گریز کے سلسلے میں انھوں نے چندالی اشیا اور مقامات کے نام درج کیے ہیں جن کا تعلق عام زندگی سے ہے۔ مثلاً عمارتوں، دفتروں، اداروں، کتابوں، ذرائع ابلاغ وغیرہ۔ میں کہنا ہے چاہتا ہوں کہنا صرعباس بیر نوآبادیاتی فکر کو کلیت میں دیکھتے ہیں مانوں اور بہنا ہر محمولی نظر آنے والی اشیا کا بھی انھیں لحاظ ہے۔ اکبرنے ایک شعر میں پائپ اورٹائپ سے کسی زندگی پیدا کردی:

لفظ پڑھنا پڑا ہے ٹائپ کا یانی پینا بڑا ہے یائپ کا

ا کبر کے اس شعر کوانیسو میں صدی کے نوآبادیاتی سیاق میں ہی بہتر طور پر شمجھا جاسکتا ہے۔ اس میں کوئی الی معنی آفرینی تو نہیں کہ ہر قاری کے ساتھ اس کا تناظر بدل جائے اور وہ نئی معنویت کا حامل نظر آئے۔ پائیپ اور ٹائیپ ایک خاص سیاق میں معنی دیتا ہے۔ جولوگ بیہ کہتے ہیں کہ نہلی اور ان کے رفقا کے مطابعے میں اوئی تناظر اور روایت کونظر انداز کر دیا گیا ہے اور تاریخی اور ثقافتی حوالوں نے مرکزی اہمیت اختیار کرلی ہے، وہ اکبر کے مندرجہ بالا شعر کوکس ادبی اصول کی روشنی میں بڑا اور اہم شعر قرار دیں گے؟ ناصر عباس پٹر نے لکھا ہے:

'' پہلیٰ نظر میں ثبانی کارو پیمخض ایک انصاف پسندان علمی رویہ محسوں ہوتا ہے کہ سی معروض کی خرابیوں کے بیان کے ساتھ ساتھ اس کی خوبیوں کا بھی اعتراف کیا جائے ، لیکن جب ہم اس علمی رویے کا مطالعہ نوآبادیاتی سیاق میں کرتے ہیں تو ہم پر کھاتا ہے کہ بیا یک نئی حسّیت اور نئی علمیات ہے''۔ (ص327) اگرد یکھا جائے تو اس انصاف پیندانہ علمی رویے کی بنیاد پر دوجذبیت کی اصطلاح بے معنی ہوجاتی ہے۔ اور پورا مابعد نوآبادیاتی مطالعہ بھی۔ اس انصاف پسند انعلمی رویتے کی دریافت کے بعد ناصر عباس پیر کورک جانا چاہیے تھا۔ انھیں فکری سطح پر اتنی زحمت اٹھانی نہیں پڑتی ۔ لیکن ناصر عباس پیر کواس مقام پر رکنا کہاں تھا۔ انھوں نے اس انصاف پسند انعلمی رویتے کوئی حسّیت اور نئی علمیات کا نام دیا ہے۔ لیکن ایک خاص بات ہیہ ہے کہ وہ اس نئی حسّیت اور نئی علمیات کی دریافت کا سہرا نوآبادیاتی مطالع کے سرباندھتے ہیں۔ ہومی بھا بھا اور ایڈورڈ سعید کی تحریروں سے اگر کوئی استفادہ کرتے ہوئے اپنی اوبی اور تہذیبی تاریخ کو جھنا چاہتا ہے تو ہم اسے پچھزیادہ اور پچھ تحقیف دیکھنے کی غیرضروری خواہش کا نام دیتے ہیں۔

ناصرعباس نیر کا مسکداس نئی حسّیت اورنی علمیات کود کیفنا سمجھنا اور تجوبیہ کرنا ہے۔اس عمل میں نیر تاریخ، تہذیب اورادب کے نامانوس حوالوں کے ساتھ اتنی دورنکل جاتے ہیں کہ ہمارے اندر کچھنزیادہ اور کچھ مختلف نتائج کی طرف دیکھنے کا حوصلہ ہی نہیں رہ جاتا۔ وہ ایک ایک جملے کی تہ میں اترتے ہیں۔ اسے الٹ بلیٹ کر دیکھنے ہیں مگر اس کو سیاق و سباق سے الگ نہیں کرتے۔ بار بارکے دیکھے اور آزمائے ہوئے حوالوں میں ناصر عباس ٹیر جو پہلو تلاش کر لیتے ہیں وہ ان کے وسیع ترمطالعے کا فیضان ہے۔ وسیع ترمطالعے کا فیضان ہے۔

شبلی کے دوخیالات کو بڑی اہمیت حاصل ہوئی۔ شعرائجم 'کی پہلی جلد میں مل صاحب کے حوالے سے انھوں نے لکھا ہے کہ شاعری کا کام جذبات کو برا پیختہ کرنا ہے۔ شاعری میں شاعر کا خطاب اپنی ذات سے ہوتا ہے لیکن وہ مل صاحب کی اس نظر کی تعریف کرنے کے باوجود گرفت کرتے ہیں کہ شاعری ایسے میں ننگ ہوجائے گی۔ شعرائجم 'کی چوتھی جلد میں وہ مل صاحب کی تقریر درج کرتے ہیں اور بیتاریخی جملہ لکھتے ہیں: ''اصل شاعروہی ہے جس کوسا معین سے غرض نہ ہو''۔ شعرائجم 'کی پہلی اور چوتھی جلد کے درمیان آخرابیا کیا ہو گیا کہ شبلی کو اپنے رویتے میں اس فقد رتبد میلی کی ضرورت محسوس ہوئی۔ اس کا سیدھا جواب تو یہی ہے کہ شبلی جسیابڑا اذہن فکر کے جس کسلسل کا غماز تھا اس میں دارے کی تبد میلی اگر خہوتہ ہی جاتے اہم کی جاتے ہم کی خور کہاں تھی جسل کے لیے جیتے اہم شعر نے کہاں تھی جسل صاحب کا بھی تجزیہ کے اس موقف کی خبر کہاں تھی جس کا ذکر میاس قتباس سے ظاہر ہے۔ مگر انھیں مل صاحب کے اس موقف کی خبر کہاں تھی جس کا ذکر میاس غیر نے کیا ہے:

''شخص آزادی کا تصور پورپیوں کے لیے مناسب ہے مگر وحشیوں پر حکومت کرنے کے لیے مطلق العنانیت (despositsm) ایک جائز

طریقہ ہے شرط یہ ہے کہ مقصدان کی اصلاح ہو'' (ص329)۔

مل صاحب کے اس خیال کی تائید کرنے والے لوگ ہمیشہ موجود رہے ہیں۔ ایک مخصوص صورتِ حال میں مطلق العنا نیت اچھی چیز ہے۔ ہندستانیوں کی اصلاح کی فکر انگریز وں کے ساتھ انگریز نوازوں کو بھی تھی ۔ امدادامام اثرکی ایک مذہبی کتاب مصباح الظلم 'سے ایک اقتباس ملاحظہ کیجیے:

'' یہ انگریزی سلطنت کا زمانہ ہے،عرصہ ہوگیا کہ ہوا پر ٹلوار مارنے والے ہوا ہوگئے لیکن اگر دو برس کے لیے بھی یہ سلطنت معطل ہوجائے تو پھر ہزاروں

ہوتے میں اور ور برن سے سے میں ہیں سے کہ امن و امان دینے والی ہزاروں ہنراروں ہنرا میں اس کے امن و امان دینے والی

سلطنت ایک بڑی رحمتِ اللی ہے جب تک کوئی سلطنت امنِ خلائق قائم رکھ سکتی ہے تب تک ارحم الراحمین اس سلطنت کا زوال گوارانہیں فر ماسکتا ہے'۔

دیکھیے انیسویں صدی کا ایک عالم اورادیب انگریزی حکومت کوئس نظر کے دیکھا ہے۔ ناصر عباس نیّر نے شلی کے ان خیالات کوشاعر اور خطیب جیسے دولفظ کا مرہونِ منّت نہیں سمجھا ہے بلکہ ان دو الفاظ کوشلی کی تقیدی فکر کا اہم حوالہ قرار دیا ہے۔ ناصر عباس ککھتے ہیں:

> ''شیلی نے یہاں 'شاعراورخطیب میں جس فرق کا ذکر کیا ہے اور جس طرح شاعری کو تنہائشنی اور خطابت کومجلس آرائی کا استعارہ بنایا ہے کیا و شخص ونجی زندگی اور ساجی و ثقافتی زندگی کی اسی جدلیات کی تمثیل نہیں ہے جودو جذبیت کی روح رواں ہے''۔ (ص329)

تنہائینی کے مسائل کوشلی کے سیاق میں بہت سرسری طور پر دیکھا گیا اور اس سے وہی مطلب برآ مد

کیے گئے جولغت کے توسط سے ہم تک پنچے ہیں۔ ناصر عباس بٹر ان تر اکیب کوبھی رو مانوی فلفے کی

روشنی میں دیکھتے ہیں۔ وہ یہ بھی بتاتے ہیں کہ مل صاحب تک بی خیال کس طرح پہنچا کہ شاعری

جذبات پر اثر کرتی ہے۔ ورڈ زورتھ نے شاعری کو جذبات سے وابستہ کر کے دیکھا تھا۔ اور اسی بنا

پرسیاست سے اسے الگ کیا تھا۔ ناصر عباس بٹر شیلے کے موقف کو پیش کرتے ہیں۔ ناصر عباس بٹر

شبلی کے بہت سے ناقدین کی طرح کوئی آسان راستہ اختیار کر سکتے تھے۔ کیا یہ بیلی کے سیک ناصر

عباس بٹر کی حدور جہ Respect نہیں ہے کہ وہ شبلی کے خیال کی ساخت تک پہنچنا چاہتے ہیں اور شبلی

جن حضرات سے متاثر ہیں ان کا احترام بھی باتی رہتا ہے۔ کس نقاد نے شبلی کی تنہا نشینی اور خطاب

کے تعلق سے ایہ فکر انگیز گفتگو کی ہے۔ ناصر عباس بٹر لکھتے ہیں:

''اس طور شاعری کی تنهانشینی کا جواز پیدا ہوجا تا ہے،وہ خلوت میں نفس خود

پرمرکوز ہوکرنفس انسانی اور ماہیت وجود تک رسائی حاصل کرتا ہے۔ یعنی نفس خود میں نفس انسانی مضمر ہے۔ ذات خود کا عرفان، ذاتِ انسانی کا عرفان ہے یعنی ہم انجمن سجھتے ہیں خلوت ہی کیوں نہ ہو، لہذا شاعر جب خود کو مخاطب کرتا ہے تو دوسروں سے لاتعلق نہیں ہوجا تا''۔ (ص330) سے تجزیبہ بہت منطقی بھی ہے اور تھی بھی۔ ناصر عباس نیر کواس آ زمائش کا احساس ہے جس کی کی شخصیہ تارہ وہ ارتھی، کھتے ہیں :

یشیلی کی شخصیت دو حیارتھی ، لکھتے ہیں:

''شیلی نے شاعری کے لیے تنہانٹینی اور مطالعہ 'نفس کا تصور یوں ہی رواری میں راری میں نہیں اختیار کرلیا تھا۔ حقیقت یہ ہے کہ تنہانٹینی ، مطالعہ نفس دودھاری تلوار کی طرح نہیں۔ان سے اگر ایک طرف نفس اجتماعی سے اتحاد تشکیل (و ریاضت .....) دے سکتا تھا تو دوسری طرف اتحاد نظم کو پارہ پارہ بھی کرسکتا تھا۔اس میں ایک طرح کی نظم کوتشکیل دینے کی صلاحیت تھی تو دوسری طرح کی نظم کوتشکیل دینے کی صلاحیت تھی تو دوسری طرح بے مرکز کی نظم کوتشکیل ، پیظم اوا تحاد کو اسی طرح بے مرکز رکھنے پر قادر تھیں''۔ (ع 323)

ناصرعباس نیر نے خیل ، محاکات ، تشبیہ واستعارہ کے حوالے سے شیلی کے تقیدی افکار کو سیجھنے کی کوشش کی ہے۔ شیلی کو عموا بھا ایا تی اور ذوتی نقاد کہا جاتا۔ یہ بھی کہا گیا کہ حاتی مواد پر زور دیتے ہیں اور شیلی ہیئت پر ۔ گویا حاتی معنی کے ساتھ ہیں اور شیلی لفظ کے ساتھ شیلی نے ابن رشیق کی کتاب العمد ہ سے اقتباس بھی درج کیا ہے جس میں لفظ و معنی کو جسم اور روح کے طور پر دیکھا گیا ہے۔ بنیادی سوال یہ ہے کہ شیلی لفظ کے ساتھ کیوں ہیں ، انھیں معنی سے خوف ہے ، وہ کون ساخوف ہے جو انھیں لفظ کی طرف لے جاتا ہے۔ اس بحث میں ناصر عباس نیر نے حسن عسکری کے مضمون 'استعارے کا خوف' کا بھی حوالہ دیا ہے۔ آل احمد سرور کا ایک جملنقل کیا ہے۔ حالی کے نزدیک شخص اہم ہی نہیں تھا۔ یہ وہ بین الہونی عمل ہے جو تقید کو بھی ایک فکری اساس فراہم کرتا ہے۔ ناصر عباس نیر کھتے ہیں:

' شبلی معنی و مضمون پر الفاظ کو اس لیے بھی فوقیت دیتے ہیں کہ لفظ مشخکم (stable) ہے اور سیال ہے۔ لفظ و (stable) ہے جب کہ معنی غیر مشخکم (اسلام عنی خیر مشکل ہے۔ لفظ پر قریب الماخذ تشبید کی مانند ہے اور معنی دور از کارتشبید کی طرح ہے۔ لفظ پر گرفت قائم رکھناممکن ہے، معنی پرنہیں ۔ لفظ واقعیت واصلیت ہے اور معنی ،

مبالغہ واہمہ اور قیاس ہے۔ شبلی لفظ کی اصلیت کی مدد سے معنیٰ کی واہماتی دنیا کو قابو میں رکھنا چاہتے ہیں۔ بیٹل قوت ِ متخیلہ پر قوت ِ میں دکھنا خاہتے ہیں۔ بیٹل قوت ِ متخیلہ پر قوت میں دہانہ کے مترادف ہے'۔ ( ص 339)

شبلی کے تصورِ لفظ کواس طرح سمجھنے کی کوشش کرنا شبلی کو نئے منظرنا ہے میں رکھ کرد کھنا ہے۔ لفظ و معنی کی بحث آج کس قدر عہد حاتی وشلی سے آ گے نکل آئی ہے اس کے باو جود شبلی کی لفظ پرسی یا لفظ نوازی کو معنی کے خوف کا نتیجہ قرار دینا اور یہ کھنا کہ شبلی کواحساس تھا کہ معنی پراختیار ممکن نہیں، گو کہ شبلی کے یہاں ایسا کوئی جملے نہیں ماتا شبلی کا تشبیہ واستعارے کو قریب الماخذ بنانے پرزور دینا۔ معنی کے واہمے اور مبالغے سے خوف کھانے کے سواکیا ہے۔ ناصر عباس نیر کی یہ تعبیر اگر قیاسی ہے تو اس کور دکرنے کے لیے شبلی کی تحریروں سے مثالیں لانی پڑیں گی۔ یہاں میہ بات یا در کھنے کی ہے کہ ناصر عباس نیر نے ثبلی کے تصورِ لفظ و معنی سے مواز نہیں کیا ہے۔

ناصرعباس نیر نے شبلی کے ایک اقتباس کو درج کرنے کے بعد شبلی کی تقید کی فکر کود کیھنے کے ساتھ ساتھ محسوس کرنے کی بھی کوشش کی ہے۔ دیکھنے میں ایک عالمانہ غرور ہوتا ہے محسوس کرنے میں قاری مصنف سے اختلاف کے باوجو داس کا راز داں بن جاتا ہے۔ شبلی ہی نہیں بلکہ حالی، حسین آزاد اور امداد امام اثر کوزیادہ ترایسے ہی نقاد ملے جن کے ہاں عالمانہ غرور ہے۔ ناصرعباس نیر شبلی کی داخلی اور خارجی پریشانیوں کاعلمی ومنطقی بنیادوں پر تجزیہ کرتے ہیں مگر و تفے وقف سے وہ ان خاموش کمحوں کو بھی گویائی عطاکرتے ہیں جو شبلی کی علمی و تقیدی مشاغل کے درمیان درآئے تھے:

' دشیلی کواس امر کا احساس ہوتا ہے کہ مراتب کی یہ بحث خاصی نازک اور گہرے مضمرات کی حامل ہے۔ یہ بات شیلی کی نظر سے او جسل نہیں کہ لفظ و معنی کے نظام مراتب میں جب لفظ کو فوقیت دی جائے تو لفظ کو معنی کے در جے ، معنی کی حیثیت ، معنی کے حدود ، معنی کے حسن و فتح ، معنی کی آزادانہ حرکت کو طبح یا محدود کرنے کا اختیار بھی دیا جار ہا ہے۔ ذہنی دنیا کے درجات کے تعین کا استحقاق ، مادی ، متی دنیا کے سپر دکیا جار ہا ہوتا ہے''۔ (ص338)

ناصرعباس میر نے بیلی کی خاموثی کو جوزبان دی ہے کیا وہ قیاس ہے۔ تعبیر اور نئ تعبیر کے لیے ذہن سوزی کی بھی خبر نے کی بھی شبلی نے تشبیہ واستعارے کے قریب الماخذ ہونے پر زور دیا۔ ناصر عباس میر نے تشبیہ واستعارے کی تفہیم و تجزیہ کا جو انداز اختیار کیا ہے وہ بلاغت کی عام کتابوں سے بہت مختلف ہے۔ ان کا ریبھی خیال ہے کہ شکی کے یہاں استعارے کے بلاغت کی عام کتابوں سے بہت مختلف ہے۔ ان کا ریبھی خیال ہے کہ شکی کے یہاں استعارے کے

مقابلے میں تشبیہ کی گنجائش زیادہ ہے۔ شیلی تشبیہ اور استعارے دونوں کے قریب الماخذ ہونے پر اصرار کرتے ہیں۔ گویااسی صورت میں تخیل کی ہے اعتدا لی سے بچاجا سکتا ہے۔ ناصر عباس نیر نے شبلی کی تشبیہ پبندی میں ایک اہم ملتے کو دریافت کر لیا ہے۔ جولوگ دوجذ بیت کی اصطلاح سے پریشان ہیں آخیں یہ چھی دیکھنا چاہیے کہ پورے مضمون میں بیا صطلاح چندہ ہی مقام پر آئی ہے۔ تشبیہ استعارے کے مقابلے میں کیوں کرشیلی کو عزیز ہے، اس سلسلے میں کسی نقاد نے نہ تو سوچا اور نہ کھا۔ ناصر عباس نیر نے اپنی زبان میں استعارے اور تشبیہ کی تعریف پیش کی ہے۔ اگر مسکتہ بلی کی تشبیہ پیندی اور استعارے کے خوف کا نہ ہوتا تو بہتر رہے بھی کہاں وجود میں آتی :

'استعارے میں کسی لفظ کا معنی (روح) کسی دوسرے لفظ کی طرف منتقل کیا جاتا ہے۔ حالاں کہ وہ لفظ اس معنی کے لیے نہیں بنا تھا۔ انتقال معنی کا پیمل سیمیا ہے جس سے اسرار کھلتے اور نئے معانی پیدا ہوتے ہیں'۔ (ص 334) د'شیلی کی مجموعی تقیدی فکر دیکھیں تو اس میں تشبیہ کی خاصی گئجائش ہے، استعارے کی نہیں شبی کو تشبیہ اور استعارے کے قریب الماخذ ہونے پر اس لیے اصرار ہے کہ ایک طرف اس سے خیل کی بے اعتدالی سے بچاجا سکتا ہے اور دوسری طرف اس سے موضوع انسانی کے متحدر ہے کا امکان پیدا ہوسکتا ہے۔ (ص 336)

''مثنابہت کی دریافت انفرادی کوشش کا نتیجہ ہوسکتی ہے مگر خود مثنابہت دو مختلف اشیامیں ایک ایسااشتراک ہے جس کی تصدیق عمومی، اجتماعی تجزیے سے کی جاسکتی ہو۔ اس طور تشبیہ ہمیں باہم مجتمع کرتی ہے۔ ہم تشبیہ کے ذریعے اپنے وجود اور معرفت وجود کے منتشرا جزا کومنظم کرتے ہیں'۔

(ص337)

ناصرعباس نیر نے بہلی کی تقید کے سیاق میں معنی کے عمل سے جیسی بحث کی ہے اسے بطورِ خاص دیکھنے کی ضرورت ہے۔ دوجذ بیت ایک الی اصطلاح ہے جس سے ناراض تو ہوا جاسکتا ہے مگر ہر جگہ دوجذ بیت اس طرح ہے بھی نہیں۔ انھوں نے مسائل ومباحث کو اس اصطلاح کی روشنی میں دیکھا ضرور ہے مگر مسائل ومباحث کو آزادا نہ طور پر سفر کرنے کا موقع دیا ہے۔ ناصر عباس نیر کی میں شبلی پر لکھی جانے والی تنقید تھی لہٰذا انھیں معلوم تھا کہ اب مطالعے کا کون سازا و بیا ختیار کیا جائے اور زاویے کی زبان کیا ہو۔ اس مضمون میں 'شعرافیجم' کی چوتھی جلد سے بنوا میہ کے تعلق کیا جائے اور زاویے کی زبان کیا ہو۔ اس مضمون میں 'شعرافیجم' کی چوتھی جلد سے بنوا میہ کے تعلق

سے ایک اقتباس درج کیا گیاہے۔ شبلی نے لکھا:

''ان خیالات نے طبیعتوں کی آزادی، دلیری، راست گوئی، بلندہمتی کا بالکل خاتمہ کردیا۔ اخلاق پر نہایت اعلا درجے کی کتابیں کھی گئیں لیکن اخلاقی مسائل کے عنوان یہ ہیں: احسان، تواضع علم، عنو، سخاوت، تو بہ وغیرہ وغیرہ ۔ آزادی اور حق گوئی کا عنوان اخلاقی کتابوں میں نہیں مل سکتا، پند و موعظت کے سیکڑوں ہزاروں اشعار ہیں کیکن دلیری اور آزادی کے مضامین خال خال ہیں''۔ (ص 342)

شبلی نے اس اقتباس میں جس خیال کا اظہار کیا ہے وہ انیسویں صدی کی نوآبادیاتی فکر کے سیاق میں شبلی کے بدلے ہوئے موقف کا پتادیتا ہے۔ دلیری اور آزادی کے مضامین کو پندوموعظت کے مضامین سے زیادہ اہمیت وینا اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ شبلی معنی کوساجی عوامل، سماجی صورتِ حال سے الگ کر کے نہیں دکھے سکتے۔ ناصر عباس نیز نے اس سلسلے میں بہت فکر انگیز بحث کی ہے۔ اس کا رشتہ ترقی پیند تحریک سے جھی قائم کر دیا ہے۔ یعنی معنی کی سیاست کو طبقاتی پس منظر میں پیش کرنا۔ ناصر عماس نیز کھتے ہیں:

''یہ حقیقت شبلی کی نظر سے اوجھل نہیں کہ ایک طرف معنی تحیّلی، خیالی، اشعوری دنیا سے تعلق رکھتا ہے (جس کی وضاحت سے ان کی تقید گریز کرتی ہے ) تو دوسری طرف معنی کی ایک دوسری دنیا بھی ہے جو حقیقت میں ساجی تشکیل ہے ، اس لیے ساج کی مقتدر قو توں کی آماج گاہ بھی ہے ۔ چوں کہ معنی ساجی قو تقوں کی آماج گاہ ہے ۔ اس لیے مقتدر ادارے اسے آئیڈ یولوجی کی تشکیل میں بھی بروے کار لاتے ہیں۔ مقتدر ادارے اسے آئیڈ یولوجی کی تشکیل میں بھی بروے کار لاتے ہیں۔ ساجی قو توں کی ساری جنگیں معنی کی دنیا میں ہریا ہوتی ہیں۔ اقتداری قوت کے وضع کر دہ معانی ،ساج کی عمومی علمی فضا اور بسااوقات شعری تخیل میں سرایت کرجاتے ہیں۔ معانی جب ایجاد یا وضع کے ہوتے ہیں۔ معانی جب ایجاد یا وضع مقام کی جوتے ہیں تو ایک مقام سے دوسر سے مقام کی طرف ایک مقام سے دوسر سے طبقے کی جانب اور ایک ساجی گروہ مقام کی طرف ایک طبقہ سے دوسر سے طبقے کی جانب اور ایک ساجی گروہ مقام کی دوسر سے باجی گروہ کی سمت سفر کرتے ہیں' ۔ (ص 341)

### (ج) ديوان غالب مطبوعه 1863 (عكسي)

### مقدّمه: حکیم سیرظل الرحمٰن (ابنِ سیناا کا ڈمی، علی گڑھ)، مبصّسه: محمد جعفراحراری

حکیم سیدظل الرحمٰن نے اپنی علمی فتوحات کے ذریعے دانشوری کی روایات پر گہرے اور در پانقش ثبت کیے ہیں۔ان کی طبق اوراد بی خدمات قر ان السعدین کا درجہ رکھتی ہیں۔میرے نزدیک ان کی شرافت نفسی،علوہمتی اور حقیق حجسّ نے انھیں اوروں سے ممتاز کر دیا ہے اور بیادساس متعدی ہوکرزبان پریوں آتا ہے:

#### یک چراغ است درین خانه و از پر تو آن هر کجا می گرم انجمنے ساختہ اند

قط الرجال کے اس پُر آشوب دور میں کسی تحقیقی اور تقیدی کام کا منظرِ عام پر آناکسی نعمتِ غیر مترقبہ سے کم نہیں۔ غالب سے رغبت اور شیدائیت نے ہی حکیم صاحب کواس بات پر مہمیز کیا کہ وہ دیوانِ غالب کے ایک قدیم ترین مطبوعہ نسخے کی عکسی شکل منظرِ عام پر لائیں۔ چناں چہ 1863 کے دیوانِ غالب کا وہ مطبوعہ نسخہ جوننشی شیونرائن کے زیر اہتمام مطبع مفید خلائق چناں چھیا ہے شائقین غالب کے لیے پیش کر دیا ہے۔ دیوانِ غالب مطبوعہ 1863 کی عکسی اشاعت کو کتابی شکل میں لانے کے لیں منظر کو محترم حکیم صاحب نے اپنے مقدمہ میں بیان کیا ہے:

'میرے ذخیر و کتب میں غالبیات سے متعلق 1300 سے زیادہ کتا ہیں اور یادہ کتا ہیں اور یادہ کتا ہیں اور یادگاری محبلاً مصفوظ ہیں۔ ایک روز تسلیم احمد تصور، مدیر سہ ماہی 'سوری' لا مور نے ٹیلی فون کر کے فرمائش کی کہ اگر غالب سے متعلق کوئی یادگار چیز میں موجود گی کہ اگر غالب سے متعلق کوئی یادگار چیز میں ہوتو وہ اسے طبع کرنے کے خواہش مند ہیں۔ میں نے مطبوعہ نسخہ کی موجود گی کا تذکرہ کیا۔ انھوں نے اس کی عکسی اشاعت کے لیے باصرار خواہش ظاہر کی۔ ان کے شوق بے پایاں کا کھاظ کرتے ہوئے میں نے اپنے مقدمہ تحریر کردہ 16 اپریل 2016 کے ساتھ اس کا عکس انھیں بھیج دیا۔ 'سورج' کے 2016 کے سالنامہ (اکتوبر تا دیمبر)

میں اس عکسی نسخہ کی اشاعت عمل میں آئی۔ تسلیم احمد تصور نے اسے علاحدہ کتاب کی شکل میں شائع کرنے کا ارادہ ظاہر کیا تھالیکن کسی وجہ سے وہ گزشتہ دس برس سے اسے شائع نہیں کر سکے۔ مجھے خوشی ہے کہ 2016 میں دیوانِ غالب مطبوعہ 1843 کی پہلی اشاعت کے 175 سال کممل ہونے پر دیوانِ غالب مطبوعہ 1863 کا عکسی اڈیشن ابنِ سینا اکا ڈمی کے زیرِ اہتمام پیش کیا جارہا ہے۔ اس کا عکس سورج میں بہت صاف نہیں چھپا تھا۔ میں نے مسلم ایجویشنل پریس کے مالک شجاع الدین سے اس کی صفائی کا خیال رکھنے کے لیے کہا۔ بیان کی تعریف کی بات ہے کہ انھوں نے پھیلی ہوئی سیاہی اور دھبوں کو جہاں تک ہوسکا دور کیا۔ بعض اشعار جو تجلید کی نذر ہوگئے تھے، اسی طرح جگہ جوحروف ٹوٹ گئے تھا اور 1842 اور 1862 کی عکسی طرح جگہ جوحروف ٹوٹ گئے تھا اور 1842 کی حکسی اشاعت کے ذریعے اشاب دوستوں کو غالب کی وفات سے 6 ہرس قبل چھپنے والے دیوان کی غالب دوستوں کو غالب کی وفات سے 6 ہرس قبل چھپنے والے دیوان کی خالے گئے۔ ایک موقع ملے گا اور غالبیات کے سلسلے کی یہ ایک یا دگار کاوش مجھی خالے گئے۔ ا

(مقدمه دیوان غالب مطبوعه 1863 عکسی م 20)

محترم حکیم صاحب کی غالب شناسی کا ثبوت اس سے بڑھ کراور کیا ہوسکتا ہے کہ انھوں نے اپنے قائم کردہ ادارے ابن سینا اکاڈ می کے زیرِ اہتمام مکمل دل چپی لے کر دیوانِ غالب مطبوعہ 1863 کی عکسی شکل کو تہذیب و تنقیح کے بعد غالب کے پرستاروں کو سوغات کے طور پر دیا ہے۔

دیا ہے۔ اہلِ علم اس بات سے بہنو بی واقف ہیں کہ غالب کا دیوان غالب کی حیات میں پانچ مرتبہ چھپا۔ اپنے ہم عصروں میں غالب ہی ایک ایسے شاعر تھے جنھیں اپنے دیوان کی اشاعت کی اتن فکرتھی۔ گرچہ سارے مطبوعہ نسنے خامیوں سے پُر ہیں، یہی وجہ ہے کہ غالب ان مطبوعہ نسخوں سے بہت ہی بدخن تھے۔ اغلاط کی بہتات سے انھیں کا تبوں اور مطبع کے مالکوں سے شکایت رہی ہے اوران شکایات کاذکر انھوں نے گاہے گاہے اپنے مکتوب میں بھی کیا ہے۔

دیوانِ غالب کا پہلا اڈیشن نواب ضیالدین احمد خال کی تقریظ کے ساتھ 1841 میں سید محمد خال بہادر مطبع سید المطابع عرف سیدالا خبار سے شائع ہوا۔ نواب صاحب نے اشعار کی تعداد 1095 تحریر کی ہے۔ اس دیوان کی بنیاد اور انتخاب 1821 کا وہ نسخہ ہے جونسخہ حمید یہ بھو پال کے نام سے مشہور ہے۔ حکیم صاحب سے یا کا تب سے ایک مقام پر سہو ہو گیا ہے جو محل نظر ہے۔ وہ ایک جگدر قم طراز ہیں:

''نواب ضیاالدین احمد خال نیر ورخشاں کی تقریظ کے ساتھ 108 صفحات کا یہ دیوان 1070 اشعار پر مشتمل ہے۔ ضیاالدین نیر ورخشاں نے بی تقریظ 1070 اشعار پر مشتمل ہے۔ ضیاالدین نیر ورخشاں نے بی تقریظ 1254 ھے میں لکھی تھی اس میں انھوں نے شعروں کی تعداد 1095 کھی ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ دیوان 1054 ھے بمطابق 1838ء میں مکمل ہوچکا تھا اور جب تین برس بعد 1257 ھے/1841ء میں شائع ہوا تو اس میں 25 اشعار کا اضافہ کیا گیا۔' (مقدمہ 70)

اس اقتباس میں 1054 ھے اجوس لکھا گیا ہے وہ سہو کا تب پر بہنی ہے۔ یہاں 1254 ھے ہونا چاہیے اور یہی درست ہے۔ 1841ء کا بیہ مطبوعہ نسخہ صولت پلک لائبر بری رام پور اور کچھ دیکر غالب کے پرستاروں کے یہاں محفوظ ہے۔ تعداد اشعار کے سلسلے میں تھوڑے بہت اختلافات بھی رہے ہیں۔ سرسید کے مطابق نواب ضیاالدین بیّر کی تقریظ لکھے جانے کے وقت اشعار کی تعداد بڑھ ہوکر 1090 سے کچھ اشعار کی تعداد بڑھ ہوکر 1090 سے کچھ زیادہ ہوگئ ۔ عرشی صاحب کی تحقیق کے مطابق اشعار کی کل تعداد 1093 ہے لین تین اشعار خوابیات کی ردیف الیامیں سہوا مکر ترجیب گئے ہیں جس کی وجہ سے ممل طور پر دیوان کے اشعار کی کل تعداد 1096 مظہرتی ہے۔

غالب کا دیوان دوسری بارمنشی نورالدین احمد کلھنوی کے مطبع دارالسلام عرف مطبع صاق الاخبار، حوض قاضی د، بلی سے نواب ضیاالدین احمد خال کی تقریظ کے ساتھ مئی 1847 میں شاکع ہوا جس میں 74 اشعار کا اضافہ ہے اس طر 11590 اشعار اس دیوان میں شامل ہیں۔ عرشی صاحب کی تحقیق کے مطابق اس دوسرے اڈیشن میں صرف نواب مجمّل حسین خال کے مدحیه چودہ اشعار بہ طورا ضافہ ہیں اور بیسنی روٹی والا دوشعر بھی ہڑھا دیا گیا ہے۔

غالب کے دیوان کی اشاعت کا سلسلہ ایسے ہی چاتیار ہا اور جولائی 1861 میں تیسری بار محرحسین خال تحسین کے مطبع احمدی شاہدرہ دبلی سے دیوانِ غالب نواب ضیا الدین احمد خال کی تقریظ کے ساتھ منظرِ عام پر آیا۔ اس دیوان کے متعلق بہ کہا جاتا ہے کہ اس کا کا تب خوش نویس ضرور ہے لیکن غلطیاں بہت کرتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مرزا غالب نے جب اپنا مطبوعہ دیوان دیکھا تو بہت ناراض ہوئے اور انھوں نے 186 سے 1861 کو میر مہدی مجروح کے نام ایک خط لکھ کرایئے جلے بھچھولے بھوڑے اور خوب لعن طعن کی اور یول گویا ہوئے:

''دیوانِ اردوجیپ چکا۔ ہائے! لکھنؤ کے جھاپے خانے نے جس کا دیوان چھاپالس کوآسان پر چڑھا دیا۔ کسن خط سے الفاظ کو چکا دیا۔ دلی پر اور اس کے پانی پر اور اس کے چھاپے پر لعنت! صاحبِ دیوان کو اس طرح یادکرنا، جیسے کوئی کتے کوآ واز دے۔ ہر کا پی دیکھتار ہا ہوں۔ کا پی نگارا ورتھا، متوسط جو کا پی میرے پاس لایا کرتا وہ اور تھا۔ اب جو دیوان جیس چکے ، حق التصنیف ایک مجھ کو ملا ، غور کرتا ہوں تو وہ الفاظ جوں کے توں ہیں۔ یعنی کا پی نگار نے نہ بنائے ، ناچار غلط نامہ کھا۔ بہر حال خوش ونا خوش کئی جلدیں مول لوں گا۔ نہ میں خوش ہوا ہوں، نہ تم خوش ہوگے۔'' (غالب کے خطوط، مرتبہ خلیق انجم، جلد دوم بحوالہ دیوان غالب مطبوعہ 1863 ، مقدمہ کیم سید طل الرحمٰن ، ص

دیوانِ عَالَب کا چوتھااڈیشن جون 1862 میں مطبع نظامی کا پیورسے شائع ہوا۔ چول کہ عالب اپنے دیوان کی تیسری اشاعت سے ناخوش تھے، اس لیے انھوں نے مطبع احمدی کے مالک مولوی محمد سین خال تحسین خال تحسین خال تحسین خال تحسین اسے درخواست کی کہ وہ تھے متن کے ساتھا سے کہیں اور سے چھپوادیں۔ عالب نے مطبع احمدی والے اڈیشن میں حسبِ دل خواہ اصلاحات بھی کیں۔ محمد حسین خال نے اسے مطبع نظامی کا نپورسے چھپوادیا۔ اس دیوان کی خاص بات یہ بھی ہے کہ اس میں نواب ضیالدین خال نیٹر کی تقریظ موجود نہیں ہے، جو دوسری اشاعتوں اوراڈیشنوں میں میں نواب ضیالدین خال نیٹر کی تقریظ موجود نہیں ہے، جو دوسری اشاعتوں اوراڈیشنوں میں ہے۔ محترم حکیم صاحب کی اطلاع کے مطابق غالب کا تھیجے کردہ مطبع احمدی کا بیاسخد آندھرا پر دیش گورنمنٹ اور بیٹل مینسکر پٹ لائبریری (آصفیہ) حیور آباد میں محفوظ ہے۔ یہ دیشر گورنمنٹ اور بیٹل مینسکر پٹ لائبریری (آصفیہ) حیور آباد میں محفوظ ہے۔ عالم کی زندگی میں شائع ہونے والا دیوان غالب کا یا نچواں اور آخری اڈیشن 1863

میں مطبع مفید خلائق آگرہ سے منتی شیونرائن کے اہتمام میں چھپا۔ منتی شیونرائن نے بہت ہی احتیاط کے ساتھ اغلاط پر نظرر کھتے ہوئے یہ دیوان چھاپا۔ دراصل منتی جی کے پاس غالب نے 1860 میں ہی اپنے دیوان کوشائع کرنے کے لیے روانہ کیا تھالیکن غیر معمولی تاخیر کے باعث غالب کوغلط نہی ہوئی اور یہ بھی بیٹھے کہ شاید منتی جی دیوان شائع کرنائہیں چاہتے ، یہی وجہ ہے کہ انھیں مطبع احمدی اور پھر مطبع نظامی کا سہارالینا پڑا۔ 1863 میں منتی شیونرائن کا یہ مطبوعہ نشخہ منظر عام پر آیا۔ محترم علیم صاحب نے مقدمہ میں دیوان غالب کی پانچویں اشاعت کے بارے میں کھا ہے:
میں کھوا ہے:

'نیہ پانچویں اشاعت مطع احمدی کے اغلاط سے بھرے 1861 کے نسخہ کی اگر چنقل ہے لیکن شیونرائن نے اپنے مطبوعہ نسخہ میں تصحیح کا خاص خیال رکھا ہے۔''(مقدمہ ص11)

مالک رام اورعرشی صاحب کی تحقیق کے مطابق دیوانِ غالب مطبوعہ 1863 نسخہ رام پور جدید کی نقل ہے جسے غالب نے 1857 میں غدر سے پہلے نواب یوسف علی خال بہا دروالی رام پور کی خدمت میں ارسال کیا تھا اور بید یوان بہت ہی اہتمام کے ساتھ تیار کرایا گیا تھا۔ اہم بات بیہ ہے کہ اس قلمی نسخے کی تھی غالب نے خود کی تھی۔ 1857 کے ہنگا ہے اور غارت گری بات بیہ ہے کہ اس قلمی نسخے کی تھی غالب نے خود کی تھی۔ 1857 کے ہنگا ہے اور آج بھی رضا لا بمریری رام پور میں موجود ہے۔ حکیم صاحب نے بھی مالک رام کے تحقیق کلمات کو اپنے مقدمے میں لکھا ہے جس سے اس پانچویں اشاعت کے متعلق بیہ ثابت ہوتا ہے کہ بید یوان نسخہ رام پورجد بید کی نقل ہے ، اس لیے حکیم صاحب کا بہ کہنا کہ بیشخہ مطبع احمدی والے 1861 کی نقل ہے تھی تسام کے پور میں کھتے ہیں:

"اس نسخہ کی ترتیب دوسر سے نسخوں سے مختلف اور بالکل اس قلمی دیوان کی ہوا۔
ہے جو غالب نے لکھوا کر رام پور بھیجا تھا اور جس کی نقل سے بیشائع ہوا۔
اس کا سائز 10-1/2×10-1/2×3(4)6-3/4) ہے۔اس کا سرور ق بھی پھولوں
سے مزین ہے۔اس کی پیشانی پر لکھا ہے "العلم قوۃ" بسم اللہ الرحمٰن الرحیم
کے بعد غالب کا اپنافاری دیباچہ شخہ 3 تک چلا گیا ہے۔اس کے بعد دیوان صفحہ 4 سے شروع ہوتا ہے۔سب سے پہلے قطعات ہیں۔عنوان کی عبارت

کسی جگہ نہیں ملتی۔البتہ بعض جگہ لفظ' قطعہ' ککھا گیا ہے۔قطعات صفحہ 12 پرختم ہوتے ہیں۔اس کے صفحہ 13 سے 15 سک آموں والی مثنوی ہے۔اس پر بھی صرف' مثنوی' کا لفظ دیا ہے۔صفحہ 15 سے جہاں مثنوی ختم ہوتی ہے، قصیدہ کا آغاز ہے۔ بیم عروف چاروں قصیدے ہیں اور اس کے بعد صفحہ 26 پرختم ہوتے ہیں۔صفحہ 27 سے 139 سک غزلیات ہیں اور ان کے بعد صفحہ 142 سک وہی 16 رباعیاں درج ہیں۔ خاتمہ میں نواب ضیا الدین احمد خاں کی تقریظ ہے۔ مصفحہ 142 سکری مصفحہ 142 سکری مصطر پر کھی گئی ہے اور اس میں 1795 شعر ہیں۔'

· (بحواله دیوان غالب مطبوعه 1863 مقدمه حکیم سیرظل الرحمٰن ، ص12)

مولاناامتیازعلی عرشی نے بھی اس دیوان کی ایک بہت اہم خصوصیت بیان کی ہے:
''اس نسنح کی بیخ صوصیت قابلِ بیان ہے کہ پوری کتاب میں کچھ
مقامات کے سوایائے معروف وجمہول اور ہائے سادہ ومخلوط میں فرق کیا

گیا ہے۔ شایداس سے پہلے کسی مطبوعہ کتاب میں بیالتزام نہیں ہوا۔''

( ديوانِ غالب مرتبه امتيازعلى خال عرثى ، دوسراا ڈيشن ص١٣٣)

غالبیات کے مطالع کے بعد غالب کے شیدائیوں کو یہ بات مایوں کر تی ہے کہ غالب کا کوئی اردود یوان ان کی خواہش کے مطابق نہیں چھیا، یہی وجہ ہے کہ وہ مطبوعہ شخوں، کا تبوں اور ان کے مالکوں سے بہت غیر مطمئن اور دل برداشتہ نظر آتے ہیں۔

دیوان غالب شیونرائن مطبوعہ 1863 آگرہ سے ہم چنداشعارنقل کرتے ہیں تا کہ

دوسرے مطبوع نسخوں سے اس کا موازنہ کیا جاسکے۔ افسوس کہ دنداں کا کیارز ق فلک نے جن لوگوں کی تھی درخور عقد گہر انگشت کافی ہے نشانی تراچھلے کا نہ دینا خالی مجھے دکھلا کے بوقت سفر انگشت

ا را پیے 6 نیہ دیا سطان سے دعلا ہے . لکھتا ہوں اسد سوزش دل سے سخن گرم تا رکھ نہ سکے کوئی میرے حرف پر انگست

حامر على خال نے لکھاہے:

'' '' نسخۂ نظامی اور بعض دوسر نے سخوں میں ' دندال' کے بجائے ' دیدال' چھپا ہے۔دودہ عربی میں کیڑے کو کہتے ہیں اس کی جمع 'دود ہے اور جمع الجمع دیدان۔ یہ بات خلاف قیاس معلوم ہوتی ہے کہ غالب نے 'دیدان' لکھا ہو۔اس میں معنوی ُ ہم ہیہ ہے کہ قبر میں پوراجسم ہی کیڑوں 'دیدان' لکھا ہو۔اس میں معنوی ُ ہم ہیہ ہے کہ قبر میں پوراجسم ہی کیڑوں کی نذر ہوجا تا ہے۔انگی کی کوئی تخصیص نہیں، نہ خاص طور پر انگی کے گوشت سے کیڑوں کی زیادہ رغبت کا کوئی ثبوت ماتا ہے۔ تی تو ہہ ہے کہ کسی مرے ہوئے محبوب کا ماتم بھی نہیں ہے بلکہ زمانے کی ناقدری کا ماتم ہے جو انگی عقد گہر کے قابل تھی وہ حسرت وافسوس کے عالم میں دانتوں میں دبی ہے۔خوب صورت دانتوں کوموتیوں کی لڑی سے تشبیہ دی جاتی ہے۔ اس لیے موتی کے زیور کی رعایت ملح ظرکھی گئی ہے۔ دی جاتی ہے، اس لیے موتی کے زیور کی رعایت ملح ظرکھی گئی ہے۔ کیڑوں کوموتیوں سے تشبیہ دینا نداق سلیم کو کروہ معلوم ہوتا ہے۔''

(ديوانِ غالب تحقيق وترتيب حام على خال، 1969 ص41)

دوسرے شعر میں بعض نسخوں میں 'نری''اور بعض میں 'نرا'' چھپا ہے کیکن دیوان غالب مطبوعہ 1863 میں 'نرا'' ہے۔

مقطعے کے شعر پرنظر ڈالی جائے تو دیوان غالب مطبوعہ 1863 میں''انگست'' چھپا ہے لینی''ش'' کا تین نقطہ غائب ہے جو درست نہیں، یقیناً بیسمو کا تب ہے۔

تو ہم مریض عشق کے بیار دار ہیں اچھا اگر نہ ہو تو مسیحا کا کیا علاج بہاں نسخ نظامی اور دوسرے مطبوعہ شخوں میں ''لوہم'' ہے۔ ظاہر ہے''تو'' سہو کا تب ہے جو 1863 کی اشاعت میں موجود ہے۔

چیوڑوں گامیں نہاوس بت کا فر<u>کا</u> پوجنا چیوڑے نہ خلق گو مجھے کا فر کہے بغیر یہاں نسخ محمید بیمیں'' کا فرکو پوجنا'' درج ہے۔

مینائے مے ہے سرو نشاط بہار <u>سے</u> بال تدور جلوہ موج شراب ہے حام<sup>2</sup> علی خال نے کھاہے کہ یہ شعر درست نہیں ہے۔ ''سے'' کی جگہ'' مے'' ہونا چا ہیے، گویا شیح شعراس طرح ہے:

مینائے ہے ہے سرو نشاط بہار ہے بال تدور جلوہ موج شراب ہے ان کا کہناہے کہ 'اٹھارہ سے زائد قدیم وجدید نتخوں کے باہم دگر مقابلے سے معلوم ہوا کہ بیشتر نسخوں میں بیشعراسی طرح چھپا ہے لیکن نیخہ حمید بیطیع اوّل میں ''سرونشاط بہار سے' درج ہے جو صریحاً غلط ہے۔' (دیوان غالب مرتبہ حام علی خال 1969)

نٹے 'عرشی اور نٹے' مالک رام نیز دیوان غالب مطبوعہ 1863 نٹے 'شیونرائن میں'' مے'' کی جگہ' سے'' ہے لینی ان کے نزدیک صحیح شعربیہے:

مینائے مے ہے سرو نشاط بہار سے بال تدور جلوہ موج شراب ہے عالب اوران کے شیدائن کے شیوزائن کالب سخۂ شیوزائن مطبوعہ 1863 بھی اغلاط سے محفوظ نہرہ سکا۔ یہاں میں صرف دومثالیں پیش کروں گا۔ کا تب صاحب کی کرامات ملاحظ فرمائے:

شارسچهٔ مرغوب تب مشکل پیند آیا تماشای بیک کف بردنِ صددل پیند آیا اس شعر کے پہلے مصرعے میں ''بت' کو'' تب' ککھ دیا گیا ہے جو سہو کا تب ہے۔ اس طرح ایک اور شعر ملاحظہ ہو:

جوتھا سوموج رنگ کے دھوکے میں رہ گیا اے واے نالہُ لبِ خونیں اے گل اس شعر کے مصرعہُ ٹانی میں''اے گل' نہیں بلکہ''نواے گل' ہے۔''نو'' چھوٹ گیا ہے۔ یہ بھی کا تب صاحب کا حسن کرشمہ ہے۔ ما لک رام کے نسخہ میں'' رہ گیا'' کی جگہ'' مرگیا'' ہے۔ بعض جگہوں پر''ک' اور''گ' میں فرق نہیں کیا گیا ہے۔ مثلاً:''نہ سنو کر بُرا کہے'' کوئی''۔''کر'' کی جگہ'' گر' ہونا چاہیے لیکن پیطر زِ املاد بوان میں بہت ہی جگہوں پر ہے۔ کیسی سیظل الرحمٰن صاحب نے غالب کے پرستاروں کوایک نادر تخفہ دیا ہے نیز دیوان غالب مطبوعہ 1863 کی عکسی اشاعت غالبیات کے باب میں اہم اضافہ ہے۔

# (٤) آخرى پېركى دستك، شاع شيم خفى، مبقر : القب فريدى

شیم حفی اردو کے عہد ساز نقاد ہیں۔ تاریخ وتہذیب کے حوالے سے ان کا مطالعہ بہتے ممیق اور اس موضّوع پر ان کی تنقیدی فتو حات نهایت و قع ہیں۔شیم حنفی کی پہلی غزل 65-1964 میں نقوش لا ہور میں شائع ہوئی تھی۔اس کے بعد بقول شمیم حنفی ' کتاب' لکھنو'، 'گفتگو' بمبئی'، شب خونُ الله آياد،'سطورُ د ، بلي، شعم وحكمت' حيدرآياد ،' اظهارُ ممبئيُ،' محورُ د ، بلي اور' فنون' لا هور وغيره ميں ان کی غزلیں شائع ہوئیں۔' آخری پہر کی دستک' کے نام سے شمیم حنفی کی غزلوں کا مجموعہ ریختہ فاؤنڈیشن نے2015 میں شائع کیا۔اس میں ایک سوتیرہ (113) غزلیں موجود ہیں جن میں تقریباً چھسوانتالیس(639)اشعار ہیں۔' آخری پہر کی دستک' کی غزل کا زمانہ وہی ہے جوار دومیں جدید یت کے فروغ کازمانہ ہے۔ ہر چند کشیم خفی صاحب کو بہ حثیت شاعر حدیدیت کے ہراول دستے کے شعرا میں شار کیا جاسکتا ہے مگر شمیم حنفی کی غزل اس طرح موضوع گفتگونہیں بن سکی جس طرح جدیدیت یا یوں کہیں کہ نئ غول کے دیگر شعرا کے اشعار موضوع بحث رہے۔اس سوال کا جواب تلاش کرنے کا بہتر ذریعہ آخری پہر کی دستک ہی ہے۔ان کی غزلیں اس فرد کی کہانی ہیں جس نے بدلتے ہوئے معاشرے اور تہذیب کواپنی آنکھوں سے دیکھاا وراس بدتی ہوئی صورتے حال کوشدت ہے محسوں کیا۔اسے فر دکی فردیت کا احساس پریشان کرتا ہے۔نئی شاعری نے اجتماعی مسئلے کوایک فرد کی حیثت سے دیکھا اورمحسوں کیا جس کے نتیجے میں رات کی تیرگی ، وقت کے بدلتے ہوئے ۔ دھارے کی تیزی، تنہائی اورا کیلے بن کی شدت کا احساس، ذات کاعرفان اوراس کا ایناوجودنی شاعر ی مسئلہ بنا۔ شمیم حنفی کی غزل بھی انہیں معاملات اور کیفیات کاا ظہار ہے:

یمی اجڑی ہوئی کستی ہے ٹھکانہ میرا ڈھونڈ نے والے اسی خاک کے اندر ہوں میں

ہر سمت اجالا بھی ہے سورج بھی ہے لیکن ہم اپنے چراغوں کو بجھانے کے نہیں ہیں نقش لوح دل پہ بنتے ہیں مٹا دیتی ہے شام ہم کوسورج کی طرح اکثر بجھا دیتی ہے شام

میں ہول ذرہ تو مجھے ریت کے طوفال سے بچا میں ہول قطرہ تو سمندر سے جدا رہنے دے

رات دن اپنے تعاقب نے تھا ڈالا مجھے خود کو پانے کی ہوس کا شور لیکن سر میں ہے

حال سے اپنا تعلق بس براے نام تھا یا تو ہم ماضی رہے یا حرف آئندہ رہے

پہلے شعر میں لفظ لفظ فضا میں بھر نے اور صدا کے ذریعہ شکار ہونے کا احساس انفرادی وجود کے پال ہونے کا علامیہ ہے۔ یعنی انسان کا ایک فاہری وجود تو ختم ہوالیکن فضا میں جوشیے ضم ہوئی ہے وہ بھی اسی کا وجود ہے۔ دوسرے شعر میں فاہری وجود تو ختم ہوالیکن فضا میں جوشیے ضم ہوئی ہے وہ بھی اسی کا وجود ہے۔ دوسرے شعر میں اپنی ذات کی موجود گی کا اظہار ہے۔ تیسرے شعر میں اپنی ذات کی موجود گی کا اظہار ہے۔ تیسرے شعر میں اپنی ذات کو سمندر سے تعبیر کرنا اسی رویے کا اظہار ہے۔ بہتے ہوئے دریا کو صدا دینے اور اپنی ذات کو سمندر سے تعبیر کرنا اسی رویے کا اظہار ہے۔ سمندر کا وجود یوں بھی دریا سے بہت بڑا ہے لیکن دریا کے بہتے ہوئے پانی دیکھ کراپنے وجود کو سمندر کہنا بہت بامعنی ہے۔ وہ اس طرح سے کہ دریا کے بہتے ہوئے پانی دیکھ کراپنے وجود کو سمندر کہنا بہت بامعنی ہے۔ وہ اس منا سبت سے ٹی غزل کا فرد بھی خاموثی اور شانت ہو تی ایک اظہار ہے البندا دونوں کی خاموثی کے مابین ایک طرح کا درشتہ قائم ہوجا تا ہے۔ چو تھ شعر میں اجڑی ہوئی لبتی کو اپنا ٹھکا نہ کہنا اور ایک خاص جگہ کو اپنا مسکن قرار دینا پر انے رشتہ وں کی بازیا فت ہے۔ اجڑی ہوئی لبتی کا فقرہ نئی بستیوں کے جرکا اظہار ہے۔ شیم حنفی کی رشتہ وں کی بازیافت ہے۔ اجڑی ہوئی لبتی کا فقرہ نئی بستیوں کے جرکا اظہار ہے۔ شیم حنفی کی رشتہ وں کی بازیافت ہے۔ اجڑی ہوئی لبتی کا فقرہ نئی بستیوں کے جرکا اظہار ہے۔ شیم حنفی کی

غزلوں میں پرانی بستیوں کے اجڑ جانے کا شدیدا حساس ہے۔ یانچویں شعرمیں''ہم اپنے چراغوں کو بچھانے کے نہیں میں' میں سورج کی روشیٰ ٹئ تہذیب کا استعارہ ہے۔ تمام سمتوں میں اجالے کے باوجوداینے چراغ کونہ بچھانے کارویہ اپنے وجود کوفنا کرنے کی نفی اور تمام برانی قدروں کا تحفظ ے۔ ظاہر ہے کہ جب روشی چیلتی ہے تو چراغ بجھاد نے جاتے ہیں۔الی صورت میں اپنے چراغ کوجلائے رکھنے کا خیال ہی دراصل فر دکی فردیت کا احساس ہے۔ چھٹے شعر میں نقش لوح ول پر ا بھرنا بھی اینے وجود کی بازیافت کا ایک عمل ہے اور شام کوسورج کی طرح بجھنے کا احساس تنہائی اور تاریکی میں گم ہونے کی طرف اشارہ ہے۔ساتو س شعر میں ریت کےطوفان اورسمندر کی بیکرانی میں گم ہوجانے کا خوف ہی وجود کوزندہ رکھتا ہے۔ ذرے کے مقابلے ریت کا طوفان اور قطرے کے سامنے سمندر گویافر د کی موت ہے۔آٹھویں شعر میں خود کو بانے کی ہوں کا شور سرمیں ہونا بہت بامعنی ہے۔انسان کےجسم کی تھکن اس کے جذبے اور حوصلے کو متاثر نہیں کرتی یعنی ایک انسان جسمانی اعتبار سے تھک تو جا تا ہے کین اس کا حوصلہ تھکن کی آلود گی سے پاک رہتا ہے۔ یہاں اس شعر میں شور کا لفظ بھی بہت بامعنیٰ ہو گیا ہے۔ بیشور دراصل حوصلہ مندی کا علامیہ بن گیا ہے جسے ایک طرح کے جنون سے بھی تعبیر کیا جاسکتا ہے اور پھر شور بھی خود کو یانے کی ہوں کا ہے۔ آخری ۔ شعر میں ماضی اورمستقبل سے اپنارشتہ استوار کرنے کاروبیرحال سے بڑشتگی کا اظہار ہے ۔شیم حنفی کی غزل میں ماضی کی عظمت ، برانی قدروں کی اہمیت اور ایام گذشتہ سے ایک خاص رشتہ نظراً تا ہے جیسے کوئی جانے والا پلٹ کرایئے گھر کی طرف دیکھتا ہے۔ نئی تہذیب نے برانی قدروں کورفتہ رفتہ ختم کردیا۔انسان نے ایک ایسی دنیا میں قدم رکھا جہاں پرانی قدریں باقی نہیں ہیں اور نئی تہذیب،اس کی چیک اور روشنی میں برانی چیزیں دھند لی پڑ گئیں ہیں۔لیکن شمیم حنفی کی غزل میں احساس کی سطح پروہ تمام نقوس بار بارا بھرتے ہیں:

> آتی تھی روز نیند کی سوغات لے کے شام پہلے سے ہاؤ ہو ریہ طلسمات شب نہ تھے

> ساہ دھوپ شجر برگ و بار سے خالی طنابیں ٹوٹ گئیں شامیانہ ختم ہوا

> سن رہا ہوں دہرسے جاتے ہوئے کموں کی چاپ اب کسی کو سرحد ادراک تک آنے نہ دے

ہوا بھی زرد ہے دشت نگاہ کی صورت
بدل گئے گل منظر کے نقش یوں کیسے
ہمارے اجداد کی کہانی سنارہا تھا ندی کا پانی
ہمارے اجداد کی کہانی سنارہا تھا ندی کا پانی
ہمارے اجداد کی کہانی سنارہا تھا ندی کا پانی
ہمارے دہ شہر نہ گلیاں نہ وہ مکاں نہ مکیں
ہمی دیار تھا اپنا یہی ٹھکانے تھے
ہمویثی کھیت جنگل اور سر پر آسمال
سادنوں کی بات ہے جب بستیاں اجڑی نہتیں
گئی گلی یہی اجڑے ہوئے مکاں دیکھے
ظل خلا یہ ادائی کا سلسلہ دیکھا
کچھ سرنگوں تھا ہوجھ سے اپنے درخت بھی
کچھ سرنگوں تھا ہوجھ سے اپنے درخت بھی
طوفان ابرو باد کی منزل تھی سخت بھی

پہلے شعر میں پرانی شاموں کو یاد کرنا، اور نیندگی سوغات کا تذکرہ کرنا احساس کی سطح کومتا ترکرتا ہے اور پھر ہاؤ ہوکا رشتہ نگی تہذیب سے قائم ہوجا تا ہے۔ اس شعر میں طلسمات شب کی ترکیب بہت بامعنی ہے۔ شیم حفی کی غزل میں جہاں پرانی تہذیب کا تذکرہ ہے وہاں نگی تہذیب کا شکوہ بھی ہے۔ جہاں نگی تہذیب کی بات ہے وہاں پرانی قدریں بھی ساتھ ساتھ چلتی ہیں۔ دوسر سے شعر میں نگی تہذیب کو سیاہ دھوپ اور بے برگ و بار شجر سے تعبیر کرنا بہت خوبصورت شعری عمل ہے۔ پرانی قدروں کے تعلق سے طنا ہیں ٹوٹنا اور شامیا نہ ختم ہونے کا استعارہ بہت توجہ طلب ہے۔ برئی شہروں میں اب شامیا نے کم کم کلتے ہیں۔ عہد قدیم میں شامیانہ انسانی زندگی اور اس کے پر خلوص اجتماع کی علامت تھا۔ شامیا نے کا رشتہ دھوپ سے بہت گرا ہے۔ وہ اس طرح کے شامیانہ احتماع کی علامت کو سامیانہ کی شعریب کی زندگی وزراس کی شدت کوروک دیتا ہے۔ گویا پر انی قدروں کی حیثیت ایک شامیا نے کی تھی جسے آج کی زندگی نے ختم کردیا۔ تیسر سے شعر میں جاتے ہوئے کھوں کی چاپ سننا احساس کی سطی پر

بہت سخت عمل ہے۔ گزرتے ہوئے کھوں کی چاپ سنمنا پرانی قدروں کے خاتمے کو محسوں کرنا ہے۔
اس کے بعد کے اشعار میں گل منظر کے قش کے بدلنے کا احساس، پرانی گلیوں اور مکان وکس کے ختم ہوجانے کا خیال، مولیق، کھیت، جنگل اور آسان کے منظر نامے کا گم ہونا اور بار بار اجڑی ہوئی لہتی و مکان کا تذکرہ کرنا پرانی قدروں ہے محبت اور اس سے گہرتے تعلق کا اظہار ہے۔ آسان آئ بھی باقی ہے لیکن شہر سے اٹھنے والے دھوئیں اور غبار نے اسے پاٹ دیا ہے۔ پرانی شاعری میں آسان آزمائش و ابتلاء کا استعارہ تھا لیکن یہاں آسان حسن فطرت کا استعارہ بن گیا ہے۔ آخری شعر میں زندگی اور پرانی تہذیب کا درخت کے مانند سرنگوں ہونا اور بی روایت کو طوفان ابر وباد سے ضرورت ہے۔ ہرئی تہذیب پرانی تہذیب کو ختم کرتی ہے اور بی تہذیب وقت کی ضرورت بھی ہوتی ہے لیکن پرانی قدروں کی یادین ختم کرنا آسان نہیں ہے۔ اس میں زندگی کی ترتیب ایک نظور سے نظر آتی ہے اور یہاں زندگی گذار نے کا انداز بھی پرانی قدروں سے بہت شرورت ہے۔ شیم حفی کی غراوں میں اس نے شہر سے بیزاری تو نہیں ہے لیکن اس میں ایک طرح کی حرائی کی کیفیت ضرور ہے:

دن نکلا سب جاگے پھر دفتر کو بھاگے

اب کمروں کے اندر کیا ہے صرف اندھیرا

سب کو پتہ چلے گا کہ اک دن گذر گیا
دستک سرائے دل پہ اگر شام بھی نہ دے

بند کرلے کھڑکیاں یوں رات کو باہر نہ دکھے
ڈوبتی آنکھوں سے اپنے شہر کا منظر نہ دکھے

اک آہنی صدا کے اشارے پہ رات بھر
کیوں جاگتے ہیں شہر طلسمات کے مکیں

کیوں جاگتے ہیں شہر طلسمات کے مکیں
چکتی دھوپ میں سونا پڑا تھا رات بھر ہم کو

یہ کیسے لوگ ہیں کیما عجیب شہر ہے یہ گھڑی ہے دن کی مگر سر پہ شامیانۂ شب

اس شہر میں لوگوں کو مگر کام بہت ہیں اس شہر میں راتوں کو اندھیرا نہیں کرتے

جوم سیر تماشے نمائش بازار تمام شہر میں جیسے کہیں مکاں نہ رہے

مندرجہ بالا اشعار کے موضوعات تو نئی غول میں مل جائیں گے لیکن ان اشعار میں اظہار کی سطح بہت مختلف ہے۔ چندا شعارہی کی بات کیوں کریں، شمیم حفی صاحب کا اسلوب، ان کا شعری لغت جدیدیت اور نئی شاعری کے شعر اسے مختلف اور بالکل نئے انداز کا ہے اور یہی وصف آنھیں اس بھیٹر میں باندقامت کرتا ہے۔ اس میں شہر کی زندگی کا تجربہ بھی ہے اور اس زندگی سے ایک خاموش شکوہ بھی۔ آج کی زندگی میں ہم عموماً ان مسائل سے دو چار ہیں اور اس طرز زندگی کے عادی ہو چکے ہیں۔ ان اشعار کی داخلی کیفیت ہمیں نیندسے جگانے کا کام کرتی ہے۔ بیا شعار کی داخلی کیفیت ہمیں نیندسے جگانے کا کام کرتی ہے۔ بیا شعار کسی ایک نوع کی طرز زندگی کی تصویر نہیں بلکہ موجودہ زندگی کے تمام ڈھب اس میں شامل ہیں۔ ایک زندگی تو وہ ہے جس میں دن بھر کی کھا گو دوڑ شامل ہے۔ دوسری زندگی وہ ہے جس میں مستقل را توں کا حالی اندگی حالی انہ ہم تھا کہ دوڑ شامل ہے۔ دوسری زندگی وہ ہے جس میں مستقل را توں کا حالی انہیں بہتا ہے دوسری زندگی وہ ہے جس میں مستقل را توں کا

کس کو پتا چلے گا کہ اک دن گزر گیا دستک سرائے دل یہ اگر شام بھی نہ دے

احساس کی سطح کومتاثر کرتا ہے۔ دن کھرسونے کے بعد بالآخرشام کو پورے ایک دن کے گذرجانے کا احساس ہوتا ہے۔ اگراس طرز زندگی سے تعلق نہ بھی ہوتو یوں بھی شام کو پورے دن کا گذرجانا گراں محسوس ہوتا ہے۔ اس شعر کے داخل میں ایک دھیمی آنچ جل رہی ہے جس میں ایک خاموش احتجاج بھی شامل ہے۔ اس کے اظہار کی سطح بہت مختلف ہے۔ صرف یہی نہیں بلکہ بیا شعار بھی دیکھیے:

یہ کیسی بات ہے دن کی گھڑی ہے اور اندھرا ہے چمکتی دھوپ میں سونا پڑا تھا رات بھر ہم کو یہ کیسے لوگ ہیں کیما عجیب شہر ہے یہ گھڑی ہے دن کئی مگر سر پہ شامیانہ شب

ان جیسے اشعار میں استعجابیہ لہجہ ہی دراصل قاری کواپئی گرفت میں لیتا ہے۔ اس لہجے میں شہر کی زندگی پرایک طنز ہے لیکن طرزا ظہار کی شیرینیت طنز کے نشتر کونمایاں نہیں ہونے دیتی۔ اسی لہجہ اور طرزا ظہار کی شیرینیت قاری کے احساس کو متحرک کرتی ہے۔ اور شعر سے اس کا ایک جذباتی رشتہ قائم ہوجا تا ہے۔ وحیداختر نے اپنے مضمون''جدید شاعری اور فر ذ'میں یہ بات کہی تھی ''خیال خواہ کتنا ہی بڑا، کتنا ہی ابند کیوں نہ ہو جب تک وہ ذات کی بھٹی ہے۔ پر نہ نے کرنہ نے کلفون نہیں بن سکتا''۔ ('جدید شاعری اور فر د'مضمون

نگار: وحيداختر، رسالهٔ شاعر ممبئي جلد ۳۸، شاره ۸\_۱۹۲۷)

نئى غزل میں تنہائی، خاموثی، سکوت زندگی کی بے ثباتی اوراس کے تنین جومنفی رویہ قائم ہوا اسے رسی شاعری نہیں کہا جاسکتا ۔اس کی وجہ یہ ہے کہ اس نوع کے مضامین رسم کے طور پرنہیں برتے جاسکتے اور پھر جہاں محض رسم کی اوا نیگی مقصود ہوگی وہاں فن مجروح ہوگا۔خصوصاً اس نوع کے مضامین میں وہ گھلا وٹ اور جذبے کی گہرائی کے مضامین میں وہ گھلا وٹ اور جذبے کی گہرائی کے مضامین میں وہ گھلا وٹ اور جذبے کی گہرائی کے لیے وحید اختر کے مطابق اسے ذات کی پھٹی سے تپ کر نگلنا ہوگا۔شیم حفی کی غزل میں بھی تنہائی،سکوت اور خاموثی ہے جسے انہوں نے اپنے داخل میں چھلسا کر کندن بنایا ہے۔مثال کے طور پریہ شعار ملاحظہ تیجیے:

میں اپنے شور میں گم تھا نہ سن سکا اس کو

وہ بے سبب ہی مجھے دیر تک پکارا کیا

دل کی ویرانی کا سایہ شام کے منظر میں ہے
گھرسے باہر بھی وہی کچھ ہے جومیرے گھر میں ہے

رفتنی ہوگی تو سائے بھی ستم ڈھائیں گے

اور کچھ دیر چراغوں کو بجھا رہنے دے

ویکھوں کی رات کیوں آواز دیتی ہے ہمیں
جنگلوں کی رات کیوں آواز دیتی ہے ہمیں

اور خلوت ہے نشہ لذت تہائی کا اور خلوت ہے کوئی نقش اجرتا کیوں ہے سنا ہے دشت ہی کافی ہے ڈوبنے کے لیے اب اس کے بعد سمندر کی سمت جائے کون ہم کافی ہو اوساس پر ہے ہمر کا قصہ بہت لمبانہیں بس رات بھر ہے ایک سناٹا مگر چھایا ہوا احساس پر ہے پھر فصیل شہر تک جاکر بلیٹ آؤں گا بھر وہی جنگل کا سناٹا بلاتا ہے مجھے ہر طرف الجھی ہوئی تنہائیوں کا سلسلہ ہے ہر طرف الجھی ہوئی تنہائیوں کا سلسلہ ہے ہر طرف الجھی ہوئی تنہائیوں کا سلسلہ ہے ساحل جزیرے کشتیاں غرقاب سب ہوئے ساحل جزیرے کشتیاں غرقاب سب ہوئے اپنی فررگی بھی سمندر کوئی ننہ ہو

ان شعروں کی قرائت کے بعد طبیعت پر ، اداسی ، تنہائی اور خموثی کی فضا چھا جاتی ہے۔ یہ تمام افسر دہ رویے یونہی نہیں ہیں بلکہ ان میں زندگی کی تلخ اور کڑ دی سچائی کا بہت کچھ حصہ شامل ہے۔ شیم خفی کی غزلوں میں اس نوع کے اشعار بہت ملیں گے۔ ان شعروں کی خصوصیت یہ ہے کہ آپ کسی شعر کی جانب اشارہ کر کے بینہیں کہہ سکتے کہ اس میں تنہائی ہے اور اس میں اداس ہے یا اس میں خاموثی اور سکوت ہے بلکہ بیشتر جگہوں پر مختلف کیفیتوں کی ملی جلی شکل نظر آتی ہے۔ ایک ہی شعر میں الگ الگ کیفیتوں کا رنگ موجود ہے۔ مثال کے طور پر:

ساحل جزیرے کشتیاں غرقاب سب ہوئے اپنی فسردگی بھی سمندر کوئی نہ ہو

اب شعر میں ساحل اور جزیرے کا لفظ ایک بیکراں سنائے اور عالم ہوکی علامت ہے۔اس میں خاموثی بھی ہے۔اپینشور میں گم ہوجانا،روشنی کے بجائے تاریکی پیند کرنا،جنگلوں کے سنائے کی

آواز سننا اوراس جانب کا قصد کرنا ، اپنے اندرون میں سناٹامحسوس کرنا ، پیسب زندگی کے مسلسل جرکا فطری نتیجہ ہیں ۔ ان میں ایک بھی کوئی ایسی کیفیت نہیں جسے بالا رادہ کسب کیا گیا ہو۔ ان شعروں کواظہار کے جس پیرائے میں برتا گیا ہے بیشاع انہ ہنر مندیوں کی دلیل ہے۔ ان شعروں میں خود کلامی کا اہجہان کے حسن میں اضافہ کرتا ہے۔ شیم حنفی کی غزلوں میں بعض اوقات خود کلامی کا لہجہا حساس کو گھلادینے والی کیفیت پیدا کرتا ہے۔ اس ضمن میں بیا شعار بھی قابل توجہ ہیں:

پھر دل سے گفتگو کا ہوا ختم سلسلہ پھر بیہ گمال کے روح کے اندر کوئی نہ ہو

اینے سایے کو نہ اس طرح سے ٹھکرانا تھا زندگی الیمی شرارت سے تو باز آنا تھا

بس آئينے ميں کبھی خود کو دیکھ ليتے ہيں وہ روز روز کا ملنا ملانا ختم ہوا

نہ تیرگی نہ اجالا یہ کیسی دنیا ہے کہ صبح نیند سے بوجھل ہے شب چراغ نصیب

ہر کہانی ایک حرف رائیگاں تک جائیگی زندگی معلوم ہے سب کو کہاں تک جائیگی

ایک دن مسمار ہوجائیگی آوازیں تمام ایک دن ہر بات احساس زیاں تک جائے گی

چٹی گرتی ہوئی حبیت اجاڑ دروازے اک ایسے گھر کے سوا حاصل سفر کیا تھا

ان شعروں میں خود کلامی کا لہجہ احساس میں گھلاوٹ کی فضاہموار کرتا ہے۔اس میں حیرانی بھی ہے اور فٹا کا احساس بھی ۔جو چیز بھی عالم وجود میں آتی ہے اسے فٹا ہونا ہے لیکن اس قدر فٹا کا احساس زندگی کے تئین بیزاری کا جذبہ پیدا کرتا ہے۔ بیزندگی کے خلاف ایک منفی رویہ ہے۔ ہر کہانی کو بالآخرایک دن خم ہونا ہے۔اس رویے میں زیاں کا احساس کسی خودرو پودے کی طرح نہیں اگ آیا ہے بلکہ اس کے پس منظر میں زندگی کی سچائی پوشیدہ ہے۔شیم حنقی کی غزلوں میں فنا کا احساس تو ہے لیکن فنا کے تیکن فنا کے تیکن ان کا رویہ مثبت ہے بعنی اس میں آہ وگر بیاور نوحہ کی روش نہیں ہے۔ ہاں اتنا ضرور ہے کہ جہاں فنا کا احساس بڑھتا ہے وہاں ان کی غزلوں میں فضا سوگوار ہوجاتی ہے۔ اوپر کے آخری شعر میں چٹنی گرتی ہوئی حجت اور اجاڑ دروازہ صرف کسی ایک گھر کا زوال نہیں ہے بلکہ یہ ایک پوری تہذیب، اور زندگی کے رشتوں کا زوال ہے۔ اس نوع کی اور بھی مثالیں شیم حنقی کی غزلوں میں موجود ہیں۔

تاریکیوں نے شام کو نرغے میں لے لیا دن پر لکھی ہوئی تھی مری سرگذشت بھی

ہر ہر قدم پہ اپنے ہی سائے کا سامنا یہ وقت آچکا ہے تو ہوگی شکست بھی

آوازہ جرس کی طرح ڈوب جائے گی اس دشت بیکراں میں مری سرگذشت بھی

گرنی ہی تھی اک روز یہ دیوار بدن کی یہ راہ کا پھر بھی ہٹانے کے لیے تھا

ہمیں غرور تھا سو ہم بھی ڈوب گئے ہماری آنکھوں کو اندازۂ سراب نہ تھا

شمیم حنی کی غزلوں میں جسم اور روح کی کشکش بھی فٹا کے اس احساس کو جلا بخشتی ہے۔ جسم اور روح میں ایک فرق تو بیہ ہے کہ جسم فنا ہو جاتا ہے اور روح باقی رہتی ہے۔ دوسرے بید کہ جسم اور روح کو علا حدہ علا حدہ نہیں رکھا جاسکتا۔ احساس کے تمام رشتے روح سے قائم ہوتے ہیں یہی وجہ ہے کہ جسم کی موت کے بعد بھی احساس باقی رہتا ہے۔ اب اشعار دیکھے:

یہ جسم و روح کی دوری بھی اک معمہ ہے ہزار کوں چلے فاصلہ نہ ختم ہوا رنگ دکھلائی دئے جسم کے زندال میں اسیر
آئینے روح کے تصویر طلب لگتے ہیں

ایک بے نام و نشال روح کا پیکر ہوں میں
اپنی آکھوں سے الجھتا ہوا منظر ہوں میں

آسمال حد نظر تک ایک بحر بے کراں

روح پیاسی ہے مگر سمٹی ہوئی پیکر میں ہے
شام آئی صحن جال میں خوف کا بستر لگا
مجھ کو اپنی روح کی ویرانیوں سے ڈر لگا

پہلے شعر میں جسم اور روح کے مابین فاصلے کا احساس دراصل ایک نفسیاتی کشکمش کا اظہار ہے۔جسم ایک مادی اور مرکی شئے ہے جبکہ روح ایک غیر مادی اور غیر مرکی شئے ہے۔ ایک طویل زندگی گزارنے کے باوجودروح کوبالآخرجسم ہے آزاد ہوجانا ہے۔اس طرح دونوں کے درمیان کا فاصلہ مزید ہڑھ جانا ہے۔ایسی صورت میں جسم وروح کے فاصلے کا احساس بالکل فطری معلوم ہوتا ہے۔ دوسر ہے شعر میں روح کے اندرزنگوں کا تصور بہت بامعنی ہے۔جسم کوتو عمو ماً زنداں کہا گیا ہے لیکن روح کے لئے آئینہ کالفظ ایک نئ تعبیر معلوم ہوتی ہے۔ پھر آئینے کا نصور یطلب ہونا بھی بہت خوبصورت ہے۔ گو ہاجسم روح کا آئینہ ہے۔ تیسر ہے شعر میں خودکو بے نام ونشاں روح کا پیکر کہنا اییخ وجود کی تلاش ہے اور خود اینے آپ سے الجھنا ایک گہری کشکش کا اظہار ہے۔ایک انسان زندگی بھرا پنی ہی تلاش میں رہتا ہے کیکن تلاش مکمل نہیں ہو یاتی۔۔ ۱۹۲ کے بعد کی غزلوں میں انکشاف ذات اور تلاش ذات کا مسکه بهت شدت کے ساتھ نظر آتا ہے۔ شیم حنی کی غزلوں میں بھی بہمسکا مختلف کیفیتوں کے ساتھ موجود ہے۔ چوتھ شعر میں روح کی پیاس کا اظہار اور بے کراں آسان میں پرندوں کی طرح اڑنے کا خیال روح کی زندگی اوراس کی بیکراں خواہشوں کی طرف اشارہ ہے۔ دنیا میں آسان اپنی وسعتوں کے اعتبار سے سب سے زیادہ عظیم ہے اور پھریاس کی حد بھی متعین نہیں کی جاسکتی ۔اس طرح آسان اور پیاس کے مابین ایک طرح کارشتہ قائم ہوجاتا ہے۔ آخری شعر میں روح کی ویرانیوں کا خوف ایک بالکل الگ تصویر ہے جس کارشتہ شام سے بہت گہراہے۔اس شعرمیں صحن جال کی ترکیب بھی خوب ہے وہ اس طرح کہ جان ایک لطیف شے ہے جب کے گوئن لطیف نہیں ہے شیم خنی کی غز لوں میں شام کا کرب اوراس کی ہولنا کی کا ذکر بار
بارا تا ہے اوراس کا رشتہ اداسی ، ما یوی اور خاموثی سے قائم ہوجا تا ہے:

ہیلے یہ ہاؤ ہو یہ طلسمات شب نہ تھ
دریا بھی لہو رمگ تھا آ تکھیں بھی لہو رمگ
کل شام کے ہاتھوں میں تھی تلوار عزیزو
دوال شام کی ساعت تمہیں بتائے گ
کہ آسال سے اترتی ہے موج خوں کیسے
ماحل شب پر کھڑی کس کو صدا دیتی ہے شام
د کیھ لے جھے کو ابھی کچھ روشی باقی ہے جھے میں
شام تک اک ربیت کا طوفان آنے کی خبر ہے
شام تک اک ربیت کا طوفان آنے کی خبر ہے
گرد میں المجھی ہوئی ہر رات پیاسی آئے گ
سوکھ جائے گا گھڑی ہر رات پیاسی آئے گ

ان اشعار کود کیرگرشیم حنی کی غزل میں شام اور اس کے کرب کی مختلف کیفیتوں کا احساس ہوتا ہے۔
شام کی ان چھ تصویر وں میں احساس کے گئی رنگ ہیں۔ جیسے زندگی کی ہر شام ایک الگ الگ
کیفیت کی حامل ہے اسی طرح ان چھ اشعار میں ایک الگ کیفیت کا اظہار ہے۔ زوال شام کی
بات ہو، ساحل شب پر شام کے صدا دینے کی بات ہو، شام کو ایک گہرے اندھیرے غار کہنے کا
رویہ ہویا پھر شام کو ایک سمندر خیال کرنے کا احساس، ہر تصویر کا الگ رنگ ہے اور پھریے بھی د کھتے
کہ ہر تصویر مکمل ہے۔ مثلاً ایک ہی شعر میں گہرے، اندھیرے، غار، ساحل، شب ،صدا، شام
سارے الفاظ آگئے ۔ یعنی حولنا کی کی تصویر بنانے کے لئے جتنے رنگ در کارتھے وہ سب استعال
کیے گئے ۔ جسم وروح کی شکش کی تصویریں ہوں یا اداس شاموں کے منظرے اتی جہتوں سے ایک

ہی چیز کو دیکھنے کا رویہ نئی غزل میں کم کم نظر آتا ہے مگرشیم حنی کے یہاں ایبانہیں ہے۔ان کی غزلوں میں بیانہ ایسانہیں ہے۔ان کی غزلوں میں بیاندھیرانہیں ہے بلکہ اس کاتعلق زندگی کی تاریکی اور فردکے اندرون سے بھی ہے۔جسم وروح کی شکش ،شام کے کرب کے ساتھ ان غزلوں میں اندھیرے بن کے مرقعے بھی بہت صاف ہیں:

کالی مٹی کالا بادل کالا پانی میں نے بس اک لفظ سنا ہے صرف اندھیرا

دھوپ کے دشت میں سابوں کی دیوار کھڑی ہے تجھ تک آنے کا رستہ ہے صرف اندھیرا

گھنے اندھیروں میں بھلیں گی عمر بھر آئکھیں تماشہ بن گئے خوابوں کی پاسبانی کے بعد

نیلے سرخ سفید سنہرے ایک اک کر ڈوب گئے سمتوں کی ہر پگڈنڈی پر کالا رنگ پھلنے لگا

اندھیرے دوڑ کر آئے پناہ کی خاطر ہمارے گھر کا دریچہ اگر کھلا دیکھا

اندهیروں کی اتن تصویریں حالت دل کی شفاف ترجمانی کرتی ہیں۔ان تصاویر کی سیابی کارشتہ کا نئات سے بھی ہے اور شکلم کے اندرون سے بھی۔ یہ سیابی اوراس کا کالا پن کسی ایک فردگی کہانی نہیں ہے بلکہ اس اندھیرے پن کی فضا ایک پورے عہد سے تعلق رکھتی ہے۔ اس میں منظر کا ہر رنگ شامل ہے اور مظاہر فطرت کی ہر شئے موجود ہے۔ مٹی ، بادل ، پانی ، دھوپ ، ہوا، چہار سمت میں کالارنگ محسوس کرنا کوئی آسان ممل نہیں ہے بلکہ یہ ایک مسلسل کرب کا علامیہ ہے۔ اس کرب میں کا لے سایا ورسیابی کا بھی ایک بڑا حصہ ہے۔ ان تمام اشعار میں سیابی جامد نظر نہیں آتی بلکہ ایک سیال صورت میں ہے۔ منجمد ہونے کے بجائے سیال صورت زیادہ خوفناک اور پر تشد دہوجاتی ہیک سیابی نظر آنا اور اندھیروں کا گھر کے در بچوں کی جانب دوڑ پڑنا وغیرہ سیاہ رنگ سے ایک گہرے سیابی نظر آنا اور اندھیروں کا گھر کے در بچوں کی جانب دوڑ پڑنا وغیرہ سیاہ رنگ سے ایک گہرے سیابی نظر آنا اور اندھیروں کا گھر کے در بچوں کی جانب دوڑ پڑنا وغیرہ سیاہ رنگ سے ایک گہرے

تعلق ہی کی علامت ہے۔

شیم حنی کی غزل لوح دل پر پھیلی ہوئی اداسی، تنہائی اور خاموثی سے جب بابر نکلتی ہے تو مظاہر کا نئات سے ایک گہرارشتہ استوار کر لیتی ہے۔ مناظر فطرت سے اس کا لگاؤ داخل کی ایک نئ فضا دریافت کر لیتا ہے۔ یہاں ہوا، روثنی، آب روال، خلا، غبار، دھوپ، پر چھائی، دن کی تا بنا کی، وضا دریافت کر لیتا ہے۔ یہاں ہوا، روثنی، آب روال، خلا، غبار، دھوپ، پر چھائی، دن کی تا بنا کی، رات کی سیابی، ستارے، چاند، سورج، زمین وآسان، ساحل و سمندر، دریا، شفق کی لالی سب پھھ ہیں۔ مناظر کے سین مرقعوں میں ڈوب کر شیم حنی کی غزل جاذب نظر اور خوبصورت ہوجاتی ہے۔ انھوں نے مناظر قدرت کی اس قدر زوب صورت تصویریں بنائی ہیں کہ نئی غزل میں ایک شاعر کے یہاں مناظر کا اتنا تنوع کم نظر آتا ہے:

سرمئی گہرا خلا بے جان کمحوں کا غبار میں نہ کہتا تھا گل منظر کو مرجھانے نہ دے

کھلے گی دھوپ جب پر چھائیاں پیٹروں سے نکلیں گی منظر بھی اسی سمٹے ہوئے منظر میں رہتا ہے

دن نکلتا ہے کسی اجلے کبور کی طرح پھیلتا جاتا ہے اک قطرہ سمندر کی طرح

ڈوہتے سورج کا ہر منظر مری آنکھوں میں ہے کیسا پاگل ہے اندھیروں سے ڈرا تا ہے مجھے

دیوار سے دیوار بھی آزاد نہیں ہے موہوم خلاؤں میں بھی زندان ہوا ہے

کھہر گیا ہے کہ منظر غروب کا دیکھے مری نگاہ کی صورت ندی کا یانی بھی

تو جزیرہ ہے تو مجھ سے ترا رشتہ کیا ہے میں سفینہ ہوں سمندر مجھے بہنے دے گا دھوپ سمٹی تو گھنی چھاؤں کا جادو ٹوٹا اور پچھ رنگ نے شاخ و شجر میں آئے نیاح نیاج سنید سرخ سنہرے ساہ زرد سنید سرخ سنہرے ساہ زرد سائے بھی روز رنگ بدلتے ہوئے گئے سنا ہے آج لہو آسمال سے برسے گا ہوائے سنر میں تحلیل ہو چکے پتھر میں تحلیل ہو چکے پتھر دھوپ ڈھلتی ہے تو ہم گھرسے نکل جاتے ہیں روز دل ہے اک ڈھلتے ہوئے منظر کا شیدائی بہت دل ہے اک ڈھلتے ہوئے منظر کا شیدائی بہت

ان شعروں میں سرمئی گہرا خلا اور گل منظر کا مرجھانا، دھوپ کا پیڑوں کی پر چھائیوں میں چھپا ہوا ہونا ، دن کا اجلے کبوتر کی طرح نکلنا، ڈو جے سورج کا اندھیروں سے رشتہ، خلاؤں میں زندان ہوا کا خیال، ندی کے پانی کاغروب آفتاب کے منظر کو گھبر کردیکھنا، سفینے کی طرح سمندر میں بہنے کا تصور، خیال، ندی کے پانی کاغروب آفتاب کا جادو ٹوٹے کا منظر، نیلے سفید سرخ سنہر ہے اور سیاہ سابوں کا روز ربگ بدلنا، سبز ہواؤں میں پھروں کا تحلیل ہوجانا اور ڈھلتے ہوئے منظر کا شیدائی ہونا احساس کی تراثی ہوئی ایک بئی تصویر ہے۔ بئی غزل میں مناظر کی مختلف تصویر بیں تو ملتی ہیں لیکن استے دکش ربگ ایک ساتھ دیکھنے کو کم ملتے ہیں۔ شیم حفی کی غزلوں کے علاوہ زیب غوری کی غزلوں میں بھی مناظر فطرت سے گہرا سروکار پایا جاتا ہے۔ ساحل، سمندر، پیڑ، سورج کا ڈو بتا ہوا منظر ناموں سے مناظر فطرت سے گہرا سروکار پایا جاتا ہے۔ ساحل، سمندر، پیڑ، سورج کا ڈو بتا ہوا منظر ناموں سے اور دھوپ وغیرہ کی تضویریں زیب غوری اور شیم حفی دونوں کی غزلوں میں مناظر فطرت کا رشتہ ان کے داخل کا بڑا گہرا انسلاک ہے۔ شیم حفی اور زیب غوری کی ان تصویروں کے مابین بعض اور قات بہت کم فرق نظر آتا ہے۔ زیب غوری اور شیم حفی دونوں کی غزلوں میں مناظر فطرت کا رشتہ اندرون ذات سے قائم ہوجاتا ہے اور اس منظر میں وجود کا نقش اکھر نے لگتا ہے۔ میں ان کی چند میالی بیش کرتا ہوں۔

اندهی ہوانے توڑ دی سب کے بدن کی ڈھال اب اے دیار حسن سمگر کوئی نہ ہو خلا کی دھجیاں بھری ہوئی ہیں چاروں طرف
بہت اداس ہوئے لوگ کامرانی کے بعد
س—
شب گزیدوں سے وہیں صبح کی سازش ہوگی
میرا سورج بھی اسی شام کے گھر جائے گا
مری طرح تری کشتی بھی ڈوب جائے گی
طلسم آب میں الجھا ہوا کنارہ دکیھ
زمین سخت تھی دریا بھی منجمد نکلے
گذر سکا نہ کوئی شخص سطح آب سے بھی
بوجھ سے کتنی پریشاں تھیں ہوائیں
سارے ہنگامے انہی کے دوش پر شھے

ان شعروں میں صرف فرد کی ذات نہیں ہے بلکہ ان کا رشتہ زندگی اور ساج کے دوسرے افراد سے بھی ہے۔ان مناظر کا ایک رشتہ تہذیب سے بھی قائم ہوجا تا ہے اور یہی وصف شیم حنفی کے مناظر کوزیب غوری کے مناظر سے مختلف کر دیتا ہے۔وحیداختر نے اپنے ایک مضمون'' جدید شاعری اور فر''میں نئی غزل کے ساجی ،معاشرتی اور روحانی رویوں کے تعلق سے کھا ہے:

''جدیدشاعری کے معترضیں یہ کہتے ہیں کہ آج کا شاعرائی ذات کے خول میں بنداوراس کے حصار میں محصور ہے۔ یہ اعتراض سچائی پر مبنی نہیں۔ فرد ایٹ آپ کو معاشر ہے اور کل کا نئات سے الگ کر ہی نہیں سکتا۔ اسلئے غم ذات بھی غم جاناں اور غم دوراں بن کرر ہتا ہے۔ فرق صرف راستہ کا ہے۔ بہا جہاری شاعری براہ راست غم جاناں اور غم دوراں کی بات کرتی تھی لیکن اس وقت شاعری براہ راست غم جاناں اور غم دوراں کی بات کرتی تھی لیکن اس وقت شاعری براہ واست فراموش کردی تھی کہ شاعری ہویا فن لطیف اس کی بنیاد ہمیشہ خالق کی اپنی ذات اس کے ذاتی تج بات واحساسات اور جذبات ہوتے ہیں … آج ہماری شاعری برسوں ساجی شعور کا درس لینے کے بعد اتنی بالغ نظر ہوگئی ہے کہ وہ ہر خیال اور ہر تج بے کو انفرادی احساس کی بعد اتنی بالغ نظر ہوگئی ہے کہ وہ ہر خیال اور ہر تج بے کو انفرادی احساس کی

آگ سے گذارنا سیکھ گئی ہے۔ آج کا شاعر بھی اپنے عہدے کے سیاہی، ساجی، اور معاشی، اخلاقی اور روحانی مسائل پرسوچتا اور لکھتا ہے اور شاید زیادہ شدت سے، زیادہ گہرائی میں جا کرلیکن اس کا انداز فکر اور طرز احساس بیشتر صورتوں میں داخلی اور موضوعی subjective ہوتا ہے'۔

( 'جدیدشاعری اور فرد ٔ مضمون نگار: وحیداختر ، رساله ُ شاعر ٔ ممبئ

جلد ۳۸، شاره ۸\_۹، ۱۹۲۷)

شیم حنی کی غزلوں میں سماج اور معاشر ہے سے ایک گہراتعلق ہے۔ اس میں ان کی داخلی حس کا بھی بڑا حصہ ہے۔ زندگی کے مٹے ہوئے نقوش کو انھوں نے نہ صرف محسوس کیا ہے بلکہ انہیں ایک نئے طور سے ابھار نے کی کوشش کی ہے۔ جبکہ زیب غوری کی غزل میں ان کی داخلی آئے کی لو زیادہ تیز ہے اور اپنے وجود کی تلاش کا روبیزیادہ حاوی نظر آتا ہے۔ مناظر اور مظاہر کی تصویر شی میں محصوان کے یہاں بعض اشعار ایسے نظر آئے جن میں موضوع کا اتحاد، اظہار کی کیسا نہت اور مناظر کی تصویر میں بڑی مما ثلت ہے:

- (۸) چنی گرتی ہوئی حیبت اجاڑ دروازے رنج سنر ازل سے ابد تک اٹھا کے بھی اب اللہ علی اللہ علی اللہ اللہ کے بھی اب اللہ اللہ کے سوا حاصل سفر کیا تھا دامن میں صرف گرد مسافت ملی جھے (۱) لفظ لفظ بکھرنا اور فرد دمونا تقریباً ایک ہی کیفیت ہے۔ زیب غوری کے شعر میں فرد فرد
- (۱) لفظ لفظ بھرنا اور فرد فرد ہونا لفریباً ایک ہی کیفیت ہے۔ زیب عوری کے شعر میں فرد فرد ہونے کا رشتہ غبار سے قائم ہوجا تا ہے اور بیغبار زندگی کا بھی ہے اور فضاء کا بھی ۔ فرد فرد ہونے کی تصویر غبار کے ذرول سے بہت مماثل نظر آتی ہے۔ زیب غوری کے شعر میں میری صدابھی اور میں بھی ہول کا فقرہ شدت احساس کا علامیہ بن گیا ہے اور اس میں احتجاج کی لیے شیم خفی کے شعر میں لفظ لفظ کا رشتہ صدا سے بہت گہرا ہے۔ اس ممل میں نسلسل بھی ہے اور صدا کے ذریعہ شکار ہونا بھی جوزیادہ خوفناک ہے۔
- (۲) شام کے ساحل پرسورج کا سفینہ آنازندگی کی شام بھی ہے۔ شیم حفیٰ کی غزل میں شام اپنی مختلف صور توں اور کیفیتوں کے ساتھ جادہ گر ہے۔ 'ڈوپی آنکھوں' کا فقرہ بھی زندگی کی شام ہے اور ڈوبیت سورج سے بہت مماثل بھی ہے۔ شیم حفی اور زیب غوری دونوں کے یہاں ڈوبیت ہوئے منظر کے تیکن پہندیدگی کا جذبہ ہے۔ گویا ڈوبیت سورج کا منظر پہند آنے کے رویے میں زندگی کا حساس شامل ہے۔ زیب کے شعر میں کسی اور وقت کے لئے دریا سے ڈوبتا ہوا منظر زکال لینے کا خیال بہت خوب صورت ہوگیا ہے۔ زیب غوری نے ڈوبیتے ہوئے سورج کو زندگی کے طور پردیکھا ہے۔ اس میں ڈوبی آنکھوں کا احساس شامل نہیں ہے۔ برنگ ساعتوں کے لیے ڈوبیتے ہوئے سورج کا منظر چرا لینا مستقبل کے شین ایک منتب رویے کا اظہارے۔
- (۳) شیم حنق کے شعر کے دوسرے مصرعے میں کشتیوں کی شکستگی اور دریا کی گہرائی ایک دوسرا معاملہ ہے۔لیکن ''اس کنارے سے کوئی آ واز آتی ہے مگر'' کے مصرعے میں وہی احساس ہے جوزیب غوری کے یہاں ہے۔ لینی دوسرے کنارے پربھی خودکو محسوس کرنا شیم مخفی کے یہاں ایک جگہ یہ مصرع بھی ہے کہ'' دریا میں خودکو چھوڑ کے اس پار میں ہی تھا''اس مصرعے کی قرائت کے بعد زیب غوری کے مضمون سے شیم حنفی کے دونوں مصرعوں کا مضمون بہت مماثل ہو جاتا ہے۔زیب غوری کے شعر میں بیک وقت سمندر کے دوسرے کنارے پربھی خودکو کھڑ اہوا محسوس کرنا دراصل شام کی بیکرال خموثی میں گم ہو جانا ہے۔ اس شعر میں خارجی فضاء کی خاموثی اور شکلم کے اندرون کی خاموثی کے مابین ایک گہرار شتہ ہے اور بہی رشتہ زیب غوری کے شعر کا حسن ہے۔

(۴) اس جگہ دونوں اشعار میں خود اپنی ہی پر چھائیوں میں گھرا ہونا بہت با معنی ہے۔دوسروں
کے مقابلے میں اپنوں کی دشمنی زیادہ تکلیف دہ ہوتی ہے اور یہاں انسان اپنی تمام ترقو توں
کے باو جودشکست سے دو چار ہوجا تا ہے۔ شیم خفی کے شعر میں ''ہر ہر قدم پیا ہے ہی سائے
کاسامنا' اور زیب غوری کے شعر میں '' گھرا ہوں اپنی ہی پر چھائیوں میں چارطرف' ایک
ہی احساس کی دو تعبیریں ہیں۔ زیب غوری کے شعر میں لفظ دشمن کی مناسبت سے گھرا
ہونے کا فقرہ بہت خوبصورت اور بامعنی ہے۔ شیم حفی کے شعر میں شکست کا لفظ ہے جب
ہونے کا فقرہ بہت قریب لاکھڑ اکر تا ہے۔ زیب کے شعر میں دراصل شکست کا ایک معنی
ابھار نے کے لئے دشمن کا لفظ لایا گیا ہے اور دشمن بھی اپنی ہی پر چھائی ہے۔ پر چھائی کا رشتہ
جسم سے سب سے قریب بھی ہے لہذا اتنا قریبی کوئی اگر دشمن ہوجائے تو پھر شکست لازی

ہے۔

(۵) اس جگہ شیم حنی اور زیب خوری دونوں کے اشعار کے پہلے مصرعوں میں آسان کی لامتناہی وسعوں کا ذکر ہے۔ شیم حنی نے یہاں آسان کو تا حدنظر ایک بحر بے کراں کہا ہے اور ان کے یہاں دوسرے میں بحر کی مناسبت سے پیاس کا لفظ ہے جب کہ زیب خوری نے آسان کو صحرائے بے شمل سکوت کا نقش اجا گرکیا ہے۔ ان کے یہاں روح صحرائے بے شکن آسال کے سفر میں بہت دور نگل چکی ہے اور ہدن کی قید بہت پیچھے چھوٹ گئ ہے۔ جبکہ شیم حنی کے شعر میں روح بے کراں آسان میں سفر کی انجی سے اور جبکہ شیم حنی کے شعر میں روح بے کراں آسان میں سفر کی ابھی پیاسی ہی ہے اور جسم کے پیکر نے اسے ابھی سمیٹ رکھا ہے۔ دونوں اشعار کے مابین ایک لطیف فرق سے کہ ذیب خوری کے شعر میں بدن کے بہت پیچھے چھوٹ جانے کا مابین ایک لطیف فرق سے کہ ذیب خوری کے شعر میں روح کی پیاس کے باوجود پیکر جسم میں قید ہونے کا ملال شامل ہے۔ ذیب خوری کی غزل میں روح کی پیاس کے باوجود پیکر جسم میں قید ہونے کا ملال شامل ہے۔ ذیب خوری کی غزل میں روح کی بیاس کے باوجود پیکر جسم میں قید ہونے کا ملال شامل ہے۔ ذیب خوری کی غزل میں روح کی بیاس کے باوجود پیکر جسم میں قید ہونے کا ملال شامل ہے۔ ذیب خوری کی غزل میں روح کی بیاس کے باوجود پیکر جسم میں قید ہونے از ان میں زندان جسم حائل نہیں۔

(۲) اس جگہ دونوں اشعار میں بستی سے اکتابٹ اور سمندر کے کنارے یا ساحل سے مانوسیت نظر آتی ہے۔خاص کر شمیم حنی کے یہاں''لبتی میں تو آثار ٹھکانے کے نہیں ہیں' کامصرع خوب صورت اور بہت بامعنی ہے۔ٹھکانے کے آثار نظر نہ آنے کی وجہ یہ ہے کہ طبیعت جس ماحول اور معاشرے سے مانوں تھی اس میں غیر معمولی تبدیلی آچکی ہے۔ یرانے معاشرے ماحول اور معاشرے سے مانوں تھی اس میں غیر معمولی تبدیلی آچکی ہے۔ یرانے معاشرے

اور ماحول کے آ خاربھی ختم ہو چکے ہیں۔ لہذا اس پوری کیفیت کے اظہار کے لیے آ خار طھکانے کے نہیں ہیں کا فقرہ بہت خوب صورت ہو گیا ہے۔ بہتی کے شور شراب یوں بھی طبیعت میں اکتاب پیدا کر دیتے ہیں اور پھر دونوں جگہ اس رویہ میں تنہائی پیندی کا عضر بھی شامل ہے۔ ساحل اور سمندر کے کناروں پر خاموشی اور تنہائی زیادہ ہوتی ہے۔ اس تنہائی سے اپنے داخل کارشتہ قائم کر لینا آسان نہیں ہے۔ شیم حنی کے شعر میں بہتی ہے جس قدرا کتاب اور جتنا دورنکل جانے کا شدت احساس ہے زیب غوری کے شعر میں وہ بات نظر نہیں آتی۔

(۷) اس جگہ میم حنی کے شعر میں روح کا لفظ ہے جبکہ زیب غوری کے شعر میں دل کا لفظ ۔ انسان جب کسی سے تمام رشتے ختم کر لے اس کے باو جوداس کی بادیں دل پر دست دیتی ہیں۔ دل سے گفتگو کا سلسلہ ختم ہونے کا مطلب ہی یہی ہے کہ وہ تعلق خاطر جو بھی تھا ختم ہو چکا۔ زیب غوری کے شعر میں دل کے لئے قرید ءوہراں کا استعارہ اوراس میں آ ہٹ کا احساس بہت خوبصورت ہے۔ دونوں جگہ خیال کا رنگ ایک ہے ۔ یعنی ایک مدت تک بے تعلقی کے بعد اچپا تک سے اندرون میں کسی کے موجود ہونے کا احساس۔ پھریدا حساس یو نہیں اچپا تک بیدا نہیں ہوتا بلکہ ہمیشہ سے رہتا ہے البتداس احساس کی لیے مدھم پڑ جاتی ہے۔

(۸) زیب غوری کے شعر میں گردمسافٹ کی ترکیب بہت خوب ہے اور شیم حقیٰ کے یہاں چھنی کرتی بہت خوب ہے اور شیم حقیٰ کے یہاں چھنی کرتی ہوئی جہت خوب ہے اور شیم حقیٰ کے یہاں چھنی کرتی ہوئی جہت اور احرار دروازے زندگی کی تلخ سچائی کی تصویر کشی ہے۔ دونوں جگہ شعر کا مضمون زندگی کی تمام ترمشقتوں کے باوجود تہی دتی کا اظہار ہے۔ زیب کے شعر میں از ل سے ابد تک کی تحدید شعر کو بہت وسیع پس منظر میں دیکھنے پرامادہ کرتی ہے۔ تمام ترمشقتوں کے باوجود دامن میں گردمسافت کا ملنا ہی دراصل زندگی کا سب سے بڑا المیہ ہے۔ جبکہ شیم حفیٰ کے شعر میں چھنی گرتی ہوئی جیت اور اجاڑ دروازے کی تحصیص زندگی کی بدصورتی اور اس کے فتیج چیرے کی تصویر کشی ہے۔

## اس شماریے کے اهلِ تـلمُ

| C-29, Hasting Road, Allahabad-211001 (UP)<br>E-mail: srfaruqi@gmail.com                                                     | سنمس الرحمٰن فاروقی                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| 114-B, Zakir Bagh, Okhla Road, New Delhi-110025                                                                             | پروفیسر شمیم حنفی                   |
| Dept. of Urdu, University of Kranchi<br>University Road, Kranchi-75270 (Pakistan)                                           | ڈاکٹررؤف پاریکھ                     |
| 21, Whiteleaf Crescent, Scarborough, Ontario, Canada MIV 3G1 E-mail: bbakht@rogers.com                                      | ڈاکٹر بیدار بخت                     |
| Ex Head Dept. of Urdu, Jamai Millia Islamia<br>Jamia Nagar, New Delhi-110025                                                | پروفیسرخالد محمود                   |
| Department of Urdu, Bareilly Collage,<br>Bareilly-243004 (UP)                                                               | ڈا کٹرشیویاتر پاٹھی                 |
| 328, Eldeco Green's, Dream Vila<br>Gomti Nagar, Lucknow-226010 (UP)                                                         | جناب فياض رفعت                      |
| 21, Methodist Centre, 4th Floor, YMCA Road,<br>Bombay Central, Bombay-400008<br>E-mail: kkalsi1@rediffmail.com              | جناب ٿوم اولٽر                      |
| 169, Sector 17, Panchkula, Haryana-134109                                                                                   | ڈاکٹرنرلیش                          |
| Research Scholar, Islamic Research Academy,<br>Karachi, Pakistan<br>E-mail: jawedahmedkhursheed@gmail.com                   | ڈاکٹر جاویداحمدخورشید               |
| Dept. Of Urdu, Jamia Millia Islamia, Jamia Nagar<br>New Delhi-110025<br>E-mail: sarwar103@gmail.com                         | ڈا کٹر سرورالہدی                    |
| Associate Professor, Zakir Husain Delhi Collage<br>Jawaharlal Nehru Marg, New Delhi-110002<br>E-mail: jafarahrari@gmail.com | ڈا کٹر محم <sup>ج</sup> عفری احراری |
| Research Scholar, Jamia Millia Islamia<br>Jamia Nagar, New Delhi-110025.<br>E-mail:saquibfaridi@gmail.com                   | جناب ثا قب فريدى                    |

ہوجودہ شارے میں جس تر تیب سے مضامین شائع ہوئے ہیں اُسی تر تیب سے اہلِ قِلم کی یہ فہرست ہوئے ہیں اُسی تر تیب سے اہلِ قِلم کی یہ فہرست بھی تیار کی گئی ہے۔

## متازشاعرجاں ثاراختر كاخط ڈاكٹرخليق انجم كےنام

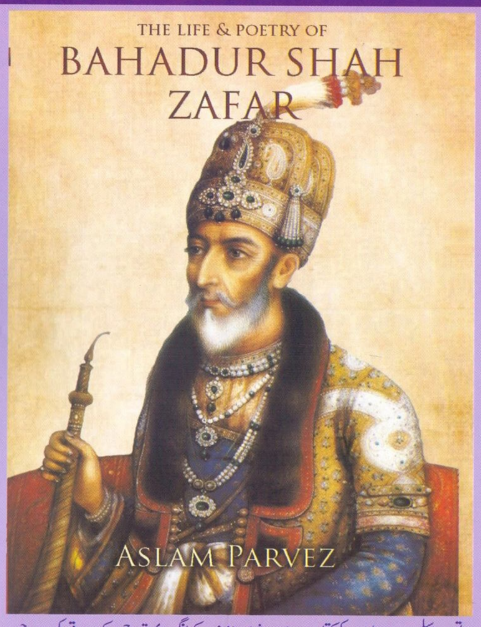
-6 216h of 一ついしいしかのかとして 00 - (m) = - (m) > 3 squeene ( (m) = - 1) ig 3 " गामित " अवंशामित में का में शामित के विश्व कि でんかっていいかととしいとうこうのではし " it of in it - Ox b, & f= T cutting ضرافارالمر حرساق رفرساری المرود و ده اف 35 c/ 40- 9 3 1 30 2 1 /2 2- 1 2 A Trade ことのはりはりはならんでといっていからいらし 0-1 -65 501/21/2 -m1 ラりじゅ

## URDU ADAB

Anjuman Taraqqi Urdu (Hind) Urdu Ghar,212-Rouse Avenue New Delhi - 110002 Price: 75/-

RNI NO. 13640/57 ISSN: 0042-1057 Vol. 61, Issue: 242 Date of Publication: May 2017

April, May, June 2017



یصوراسلم پرویز صاحب کی کتاب بھادر شاہ طفو کے اگریزی ترجے کے سرورق کی ہے جے (Hay House (India نے اپریل 2017 میں شائع کیا ہے۔ بیتر جمداطہر فاروقی نے کیا ہے

Printed and published by Abdul Bari on behalf of the Anjuman Taraqqi Urdu (Hind) Urdu Ghar, 212-Rouse Avenue, New Delhi-110002 and printed at Asila Offset Printers 1307-08. Kalan Mahal, Darya Ganj, New Delhi-110002

Editor: Dr Ather Farouqui, E-mail: farouqui@yahoo.com E-mail: urduadabquarterly@gmail.com, Ph: 0091-11-23237722, 23237733