# **ÜNİTE 3**

# **YAHUDİLİK AÇISINDAN DİĞER DİNLER VE MENSUPLARI**

İslamdünyasında Yahudilik hakkında yazılan eserlerin çoğunun referansını genellikle Kur'ân, Hadisler ve klasik İslam kaynakları teşkil etmektedir. Doğrudan Yahudi kaynaklarından faydalanan Müslüman müellif azdır. Bunlar da, Yahudiliğin gerçek mânâda ne olduğundan ziyade, onun olumsuz yönlerini delilleriyle ortaya koyma çabasındadırlar. İslam dünyasında Yahudilikle ilgili bu yaklaşımın dinî olduğu kadar sosyal ve siyasî sebepleri vardır.

***Yahudiliğe Göre Yahudiler ve Yahudi Olmayanlar:***

## Yahudiler ve Yahudilik:

Dinlerin tarihinde her dinin kendine has bir takım özelliklerinin bulunduğu görülür. Bu özellikler, dinin ortaya çıktığı ve yayıldığı bölgelerde yaşayan toplulukların sosyo-kültürel durumlarından etkilenip şekillenir. Dinle toplum arasında karşılıklı etkileşim olduğu için bu özellikler hem dinin hem toplumun ortak özelliği olarak kendini gösterir. Bazı dinlerde ve toplumlarda bu karşılıklı etkileşim, din ile milliyetin iç içe girmesi şeklinde tezahür eder. Yahudilik, bu tür dinlere bir örnek oluşturmaktadır.

Yahudiliği İslam’dan, Hıristiyanlık’tan ve diğer dünya dinlerinden farklılaştıran en temel özellik, kutsal halk ve kutsal toprak dogmasıdır. Yahudilik, belli bir halk ve kutsal toprakla kimlikleştirilmiş bir din olup, Hıristiyanlık ve İslam gibi yeryüzünün herhangi bir bölgesinde tüm kural ve kurumlarıyla yaşanabilen bir din değildir.

Yahudilik, aynı zamanda Tanrı-Tevrat-İsrail üçlemesi üzerine bina edilmiş bir sözleşme (ahit) dinidir. Tanrı ve İsrail sözleşmenin iki tarafıdır. Tevrat da bu iki taraf arasında yapılan sözleşmenin maddelerinin yazılı olduğu bir belgedir.

Tarihsel süreçte bu millete Yahudi ve Musevi isimleri de verilmiştir.

"İsrail" ve "İsrailoğulları" genel tarihî anlamda, "Yahudi" ise özel ve yaşayan bir kavmi tanımlamak için kullanılmıştır.

Bu iki terim, zamanla, karakterle ilgili bir muhteva kazanmıştır. "İsrail" olumlu, "Yahudi" ise olumsuz karakteri belirtir olmuştur.

"Yahudi" isminin küçük düşürücü bir muhteva kazanması dolayısıyla Yahudiler, Hıristiyan ülkelerde zaman zaman bu isim yerine "İsraelî" (İsraelite), Türkiye’de de "Musevî" ismini kullanmayı tercih etmişlerdir.

Türkiye’de bu durum hâlen devam etmektedir. "Yahudi" denince; entrika, yalan, hile, sözünde durmama, kandırma, ihanet gibi gayri ahlâkî davranışlar akla gelmektedir. "Musevî" ise, Hz. Musa’nın yolundan giden anlamında daha olumlu ve yumuşak bir imaj çizmektedir.

Yahudiliğe göre, Yahudi olmanın bazı ırkî ve dinî şartları vardır. Babil Sürgünü dönüşünden sonra teşekkül etmeye başlayan Yahudi hukuk sistemi Halakada bu şartlar açıkça belirlenmiştir.

Halakaya göre**,** Yahudi bir anne-babadan veya Yahudi bir anneden doğan kimse Yahudi’dir. Sadece babası Yahudi olan bir kimsenin Yahudi sayılabilmesi için Yahudi dinine de girmesi gerekir. Irken Yahudi olmayıp Yahudiliğe ihtida eden (giyyur) kimse de Yahudi sayılır.

Bu bakımdan "Yahudi" terimi; belli bir ırka, kültüre ve dine mensubiyeti ifade eden çok şümullü bir anlam ihtiva etmektedir.

Buna göre Yahudilik; vaat edilmiş topraklarla özdeşleşmiş bir millet hayatını, ortak bir inancı, dili, edebiyatı, folkloru, kanunu ve sanatı ihtiva eden bir dindir. Bu dinin temelini Tanrı-Tevrat-İsrail üçlemesi oluşturur.

Bazı Yahudi otoritelere göre ise Yahudilik, Yahudiler tarafından üretilen bir medeniyettir.

## Yahudiliğe Göre Yahudi Olmayanlar:

Halakada Yahudi olmayanlar, dinî inançlarına göre "Nuhîler" (Bney Noah) ve "Putperestler" (Avoda Zarîm) olarak iki kısımda mütâlâa edilir. Nuhîler, Nuh'un tevhit esasına dayalı yedi temel kanununu (Şeva mitzvot bney Noah) benimseyen ve uygulayan kimselerdir. Bunların dışında kalanlar ise putperesttir.

Halakada söz konusu edilen Nuhîliğin temeli Tevrat'a dayanır. Fakat hukuk bilgini Rabbilerin belirleyip sistematize ettiği bu yedi kanunun hepsi Tevrat'ta açıkça bulunmaz. Tekvin'de sadece canlı hayvandan et koparıp yememek ve katletmemek kanunları yer alır. Bu kanunlar şunlardır:

* Putperestlikten kaçınmak,
* Küfürden kaçınmak,
* Zinadan, özellikle akrabalar arası zinadan kaçınmak,
* Adaleti sağlayacak adalet kurumlarını oluşturmak; bütün münasebetlerde adil ve dürüst olmak,
* Kan dökmemek,
* Hırsızlık yapmamak,
* Canlı hayvandan et koparıp yememek.

Yahudiliğin önde gelen bilginlerinden Maimonides’in (Musa bin Meymun: MS.1135-1204) belirttiğine göre bu yedi kanunun altısı daha önce Âdem’e verilmiş, canlı hayvandan et koparıp yememe kanunu Nuh'un dinine ilave edilmiştir.

Maimonides, Tekvin'in 9. bâbından çıkarılan Nuh'un yedi kanununa Yahudi olmayanların uymakla zorunlu olduğunu belirtir ve uyanları "hasid" (dindar) olarak değerlendirir.

Halakada da bu yedi kanuna uyan kimseler "hasidey umot ha-olam" (dünyanın dindar insanları) olarak tanımlanırlar. Yahudi hukukunun hâkim olduğu devlette veya topraklarda imtiyazlı olup, bir mühtedinin sahip bulunduğu tüm haklardan faydalanırlar. Bunlara "yarı mühtedi" anlamında "ger toşav" denir. Bunlar, Nuh'un yedi temel kanununu kalben benimser ve gereklerini yerine getirirlerse ahirette kurtuluşa ulaşırlar.

Kurtuluş, sadece "seçilmiş halk" (Yahudiler) veya ihtida yoluyla seçilmiş halka katılanlar için değildir.

## Yahudi Olmayanların Yahudi Toplumu İçindeki Durumu:

Tevrat'ta Yahudi olmayanlara, durumuna göre “goy”, “ger*”* veya “nokhri” denir. Tevrat’ta *goy*, topluluk anlamında hem Yahudiler hem yabancılar için kullanılırken Yahudi din bilgini rabbiler bu kelimeyi sadece yabancılar için kullanırlar.

*Ger* Yahudi cemaati arasında yaşayan, *nokhri* ise dışardan gelip giden ve kısa süre Yahudi topraklarında ikâmet eden yabancı anlamına gelmektedir.

Fakat Tevrat'ın geneli göz önüne alındığında ger ve nokhri kelimelerinin Yahudi topraklarıyla ilişkisi olan yabancılar için kullanılmadığı anlaşılmaktadır. Çünkü Yahudilerin Mısır'daki hâli de Mısırlılara nazaran *ger* olarak tanımlanmaktadır.

Buna göre *ger*, ırken ve dinen azınlık olanlar anlamına gelmektedir. Daha sonra bu terim, ırken Yahudi olmayıp Yahudiliği kabul eden mühtediye verilen isim hâline gelmiştir.

Yahudi topraklarında veya Yahudi cemaati arasında yaşayan ve Yahudi dinini bütünüyle benimseyip gereklerini yerine getiren kimseye "ger tsadik" (tam mühtedi); sadece Nuh kanunlarını benimseyip yaşayanlara da "ger toşav" (yarı mühtedi) denilmiştir. Dolayısıyla, yarı mühtedi konumunda olan Nuhîler, Yahudi cemaati arasında yabancı azınlık olarak görülmüşlerdir.

## Yahudilik ve Misyonerlik:

Yahudilik, bütünüyle Yahudilere has bir din olarak görülür ve Yahudilerin bu dini yaymak için faaliyette bulunmadığı düşünülür. Bu kanaat, Tevrat'ın muğlak ifadelerinden ve Yahudilerin günümüzdeki davranışlarından kaynaklanmaktadır.

Tevrat'ta, din olarak Yahudiliğin sadece Yahudi milletine has olduğu belirtilmemiştir. Bununla birlikte Tevrat, Yahudi olmayanları Yahudiliğe davet etmeyi de açıkça emretmemiştir. Tevrat'ta, Yahudilerin dinlerini yaymak için cihat yaptıklarına dair bilgi yoktur. Bununla birlikte Tevrat'ta, dolaylı olarak Yahudiliğin diğer kavimlere açık bir din olduğunu gösteren bölümler vardır. Ammonlular, Moablılar, Esavîler (Edomlular) ve Mısırlıların Yahudiliğe girişi ile ilgili kural ve sınırlamaları ihtiva eden Tevrat cümleleri buna örnektir.

Tevrat'ta açık emirler olmasa da Yahudiler, MS II. asra kadar dinlerini yayma faaliyetinde bulunmuşlardır. Hatta Babil Sürgünü sırasında ve Makkabiler döneminde bile sistematik misyonerlik yapmışlardır.

MS II. asırdan itibaren dönmelerin problem olması nedeniyle mühtediliğe karşı olumsuz bakılmaya başlanmıştır. Örneğin Rabbi Helbo, mühtedilerin Yahudiler için bir cüzzam kadar tehlikeli olduğunu ileri sürmüştür. Bu nedenle rabbiler, mühtedilik hususunda katı sınırlamalar getirmişler, Yahudiliğe ihtida etmek isteyen bir yabancının sıkı bir imtihandan geçirilmesini, samimi olup olmadığının belirlenmesini istemişlerdir.

##  Yahudi Kelamı Açısından Diğer Dinlerin Durumu:

İhtidaya bu sınırlamalar getirildikten sonra din bilgini rabbiler, Yahudilik dışında kalanların dinî durumunu da belirlemişlerdir. Yahudi olmayanlar, daha önce de belirtildiği gibi, Nuhîler (Bney Noah) ve putperestler (Avoda Zarim) olmak üzere ikiye ayrılmış, Nuhîler övülmüştür. Halakada, Nuhun yedi kanununun Yahudi olmayanlar için yeterli olduğu belirtilmiş; bu yedi kanunu kalben benimseyen ve uygulayan kimselerin ahirette kurtuluşa ulaşacağı hükmü verilmiştir.

# ***Yahudilik Açısından Hıristiyanlık ve İslam:***

Yahudiliğin Hıristiyanlık ve İslam'a bakışı, onun kendisi ve diğer dinler hakkındaki açıklamasıyla bağlantılıdır. Yahudilik Yahudilerin dinidir, onun dışındaki dinler Nuh'un yedi temel kanununu içerme şartıyla var olma hakkına sahiptir. Nuh'un yedi temel kanununa bünyesinde yer veren dinler, Yahudi olmayanları hem bu dünyada hem de gelecekte mutluluğa ve kurtuluşa ulaştırabilirler. Hıristiyanlık ve İslam, bu dinlerin başında gelmektedir.

Maimonides, Hıristiyanlık ve İslam'a Tanrı'nın planında önemli bir yer vermektedir. Ona göre Hıristiyanlık ve İslam, Tanrı’nın mesajını Yahudi olmayan kavimler arasında yayarak Mesih'in gelişine zemin hazırlamaktadır.

Maimonides ve Neusner'in olumlu görüşlerine rağmen Yahudilik, bir Yahudinin Hıristiyanlık ve İslam'a geçmesini büyük günah sayar. Bu anlayışa göre, Yahudilikten çıkan bir Yahudi, kendisini Tanrı’ya ve halkına bağlayan ahdi bozmuş olur. Yahudiliğin, Nuh kanunları çerçevesinde Hıristiyanlık ve İslam'a genel bakışı budur. Bununla birlikte, inanç konusundaki bazı ayrıntılar dolayısıyla Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslam'ı ayrı ayrı değerlendirmektedir.

## Yahudiliğin Hıristiyanlığa ve Hıristiyanlara Bakışı:

Yahudiliğin Hıristiyanlığa ve onun önderi İsa'ya bakışı, pozitif ve negatif değerleri birlikte ihtiva eder. İsa'nın bir Yahudi, Hıristiyanlığın da Yahudilikten türemiş bir din olması noktasında Yahudi bilginlerin bakışı olumludur. Fakat İsa'nın Yahudi öğretilerine ters öğretiler getirmesi ve Hıristiyanlığın da daha sonra politeist bir yapıya bürünmesi noktasında bu olumlu bakış olumsuzlaşır.

Hıristiyanlar daha sonraki dönemlerde "şituf" kavramı çerçevesinde de değerlendirilmişlerdir. "Şituf" Tanrı’nın ismini başka bir varlığa vererek ona ortak koşmaktır. Ortaçağ Yahudi yorumcuları, Yahudilikteki "şituf" kelimesini Hıristiyanlık açısından açıklığa kavuşturmuşlardır. Onlar, Hıristiyanlığın ibadet şeklini "avoda zara"dan (putataparlık) ayrı tutmuşlardır. Bu suretle, dolaylı olarak Hıristiyanlığı Nuh şeriatı çerçevesine sokmuşlardır.

Bütün bu farklı anlayışların yanında, genel olarak Yahudiler şu noktalar açısından Hıristiyanlığı eleştirmişlerdir:

* İsrail peygamberleri kendileri adına konuşmamış, kendilerini ön plana çıkarmamışlardır. İsrail peygamberleri, kendilerini Tanrı’nın sözcüsü saymışlardır. İsa ise "Tanrı böyle söyledi" yerine "Ben size derim ki..." ifadesiyle, Tanrı’yı değil kendini otorite yerine koymuştur. İsa, kendini Tanrı’nın sözcüsünden başka bir şekilde tasvir etmiş ve bundan dolayı Yahudiler onu peygamber olarak tanımamışlardır (Kolatch, 1985: 72).
* Yahudiliğe göre Tanrı, mutlak olarak Bir'dir. Baba, Oğul ve Kutsal Ruh üçlemesi, Yahudi nazarında üç ayrı şahsı ifade eder. "Bir üçtür, üç birdir" Hıristiyan anlayışı Yahudilik için anlamsızdır. Bunun için Teslis kabul edilemezdir.
* Yahudilikte Tanrı şekilsizdir. Ne bir şekle bürünmüş, ne de bürünecektir. Yahudi, Tanrı’nın İsa'da bir insan şeklini aldığını kabul edemez. Bu, onun en temel inançlarına aykırıdır.
* Yahudi inancına göre hiçbir beşerî varlık ilahî bir hüviyet kazanamaz.
* Yahudiliğe göre hiçbir beşerî varlık mutlak mükemmel olamaz. Yahudi kutsal metinlerinde hiçbir şahsiyet mükemmel olarak tanımlanmamıştır.
* Yahudilik, İnsanla Tanrı arasında aracı kabul etmez. Herkes Tanrı’ya doğrudan ulaşabilir. Kurtuluşa ulaşmak için aracıya gerek yoktur.
* Hıristiyanlık, asli günah inancını taşır. Yahudilik için böyle bir şey söz konusu değildir. Günah miras olarak babadan oğula geçmez (Ezekiel, 18: 3-17).
* Hıristiyanlık, İsa'ya imanın kurtuluşa götüreceğini öğretir. Yahudilik, ilahî kanunların gözetilmesiyle kurtuluşa ulaşılacağını savunur.
* Hıristiyanlık, sakramentlere inanır. Sakramentler ilahî inayetin vasıtalarıdır. Yahudiliğin sakramentleri yoktur.

## Yahudiliğin İslam'a ve Müslümanlara Bakışı:

Yahudiliğinİslam'a ve Müslümanlara bakışı, Hıristiyanlığa ve Hıristiyanlara bakışında olduğu gibi pozitif ve negatif yaklaşımları içermektedir.

Yahudi dünyasında "Müslüman" denilince genellikle hemen Araplar anlaşılır. Araplara bakış da pek olumlu değildir. Bu olumsuz bakışın temeli de Hz. İbrahim’e dayanır. Bilindiği gibi Hz. İbrahim’in İsmail ve İshak adında iki oğlu vardı. Eşi Sara’nın kıskançlığı yüzünden Hz. İbrahim, Hacer’den doğan İsmail’i yanından uzaklaştırmak zorunda kaldı. Tevrat’a göre Tanrı da bu olayda Sara’nın tarafında yer aldı ve soyunun Sara’dan doğan İshak’ta yüceleceğini söyledi. Bunun üzerine Hz. İbrahim, istemeyerek de olsa İsmail ve annesi Hacer’i Paran’a (Mekke) yerleştirdi.Tevrat'taki bu anlatım, daha sonraki Yahudi literatüründe Araplar aleyhine yorumlanmıştır.

Maimonides'in İslam'a ve Müslümanlara bu bakışı, Yahudiliğin "Bney Noah" (Nuhîler) anlayışıyla sınırlıdır. Maimonides ve diğer ortaçağ Yahudi bilginleri, İslam'ın Nuh kanunlarını ihtiva ettiğini kabul etmektedir. Ancak, İslam'ın bütünüyle Yahudilik gibi vahiy dini olduğunu kabulden kaçınmaktadırlar.

Yahudi bilginler Yahudilikle İslam arasında ciddi meselelerde önemli yakınlığın bulunduğunu da kabul etmektedirler. Rabbi Roy A. Rosenberg'e göre, monoteizm konusunda her iki din de müttefiktir. İkisi de ibadethanelerde insan ve hayvan temsillerinin bulunmasına izin vermemektedir. Sünnet olmak, domuz eti yememek, iki dinin diğer önemli ortak özelliklerindendir. Her iki dinin dinî otoriteleri ayinleri yöneten rahipler değil, şeriatı yorumlayan bilginlerdir.