**3. Haricilerin Fırkalara Ayrılışı**

Hz. Ali’nin ordusundan ayrılan ve Muhakkime olarak isimlendirilen grup,

kendileri için Kerbela olarak kabul ettikleri Nehrevân savaşından hicri altmış

dört yılına kadar bu isim altında bütünlüklerini korudular. Ancak Nâfî’

b. el-Ezrak’ın öne sürdüğü yeni görüşlerle Muhakkime parçalandı. Bilindiği

gibi Muhakkime içerisinde ilk ayrılığı çıkaran kişi Nâfî b. el-Ezrak’tır.

Havâric tarihinde iki önemli kırılma yaşandı. Bunlardan ilki Nehrevân savaşı,

ikincisi’de İbnu’l-Ezrak’ın tekfir anlayışı ile ana bünyede oluşturduğu

parçalanmadır.

İbâzî kaynaklar da Nehrevân Savaşına kadarki döneme Muhakkime-i Ulâ;

Nehrevân sonrasına Muhakkime-i Ahar adı verilir. Muhakkime-i Ula, Muhakkime

ve Haruriyye şeklinde ikiye ayrılır. Muhakkime-i Ahar ise Yaşayan

Muhakkime (İbâziyye) İnkıraza Uğrayan (tarihe karışan) Muhakkime

(Ezârika, Sufriyye, Necdiyye, Beyhesiyye) olarak ikiye ayrılmıştır.

Muhakime-i Ahar fikirleri bakımından ılımlı Muhakkime (İbâziyye), müfrit

Muhakkime (Ezârika, Sufriyye, Necdiyye, Beyhesiyye) şeklinde de tasnif

edilmiştir. Görüldüğü gibi İbâziler kendilerini Haricî çatı altında asla

görmezler. Onlar Ezârika’nın şahsında Hariciliği Muhakkimenin müfrit;

dinden çıkan bir kolu olarak ele alırlar.

Haricilerin bir kısmı, Nâfî b. el-Ezrak’ın görüşlerine karşı çıkmışlar,

(Abdulhalîm, 1990:13) ve Necde b. Âmir el-Hanefî’nin etrafında toplanmışlardır.

Bunlara Necdiyye, ya da Necedât adı verilmiştir. Daha sonra,

Hariciler arasındaki görüş ayrılıkları devam etmiş, Sufriyye, Acaride ve

İbâziyye gibi fırkalar ortaya çıkmıştır. (el-Barunî, 1938:19) Günümüze kadar

varlığını sürdürmeyi başarabilen tek Haricî fırkası İbâziyye olmuştur.

İbâziyye, Haricî fırkalar arasında en ılımlı olanıdır. Abdullah b. İbaz’a nispet

edilen İbâziler, Nâfî b. el-Ezrak ve Necde b. Âmir’in görüşlerini aşırı

bularak İbâzîye fırkasını oluşturmulardır. (el-A’veşt, 1988:54)

Bu fırkalardan İbâziyye dışındaki diğer fırkalar insan fıtratına aykırı aşırı

görüşleri nedeniyle varlıklarını sürdüremeyerek kaybolmuştur.

**3.1. Ezârika**

Muhakkimetü’l-Ûlâ’nın hicri altmış dört yılında parçalanması sonucu ortaya

çıkan en aşırı Haricî fırkadır. Ezârika’nın kurucusu Nâfî b. el-Ezrak’tır. Basra

İbâzileri içinde yaşayan İbnu’l-Ezrak önce icraatlarından rahatsızlık duyduğu

Basra valisi Ubeydullah b. Ziyâd’ı öldürdü, akabinde Mekke’de ayaklanan

Abdullah b. Zübeyr hareketine destek vermek için Mekke’ye giden

Muhakkime-i Ula içerisinde yer aldı. Abdullah b. Zübeyr’in kendileri gibi

düşünmediğini anlayan diğer Muhakkime ile onu terk ederek tekrar Basra’ya

döndü. Bu defa Basra valisi Mes‘ûd b. Amr’ı öldürdü. Tekfir ve İsti’raz gibi

aşırı görüşlere sahip olan Nâfî hem Muhakkime’den hem de Basra halkından

büyük tepki alınca taraftarları ile birlikte Ehvâz ve Huzistan’a çekildi.

Abdullah b. Zübeyr tarafından gönderilen Müslim b. Ubeys komutasındaki

ordu karşısında büyük bir hezimet yaşadı ve öldürüldü. Nâfî’nin ölümü

üzerine yerine geçen Ubeydullah b. Mahuz Basra ve Ehvâz arasındaki yerlerde

hakimiyet sağladı. Ancak Umanlı ve İbâziler’e yakınlığı ile bilinen

Mühelleb b. Ebî Sufrâ komutasındaki ordu tarafından mağlup edildi. Yerine

geçen kardeşi Zübeyr b. Mahuz ise Attab b. Verka komutasındaki ordu

tarafından öldürüldü. Ezârika’nın son imamı Katari b. Fucae’de Taberistan

dağlarında öldürülünce fırka tarih sahnesinden silinmiş oldu.

Ezârika kendine özgü bazı aşırı görüşler benimsedi:

a. Müslümanlardan kendilerine katılmayanlar müşriktirler. Bu kimselerin

kadınlarını ve çocuklarını öldürmek, mallarını yağmalamak caizdir. Onların

çocukları da kendileri gibi ebedi ateşte kalacaklardır.

b. Hâricîler’den kendilerine katılmayanlar kâfirdirler.

c. Recm cezası yoktur.

d. Kazif cezası erkeklere uygulanamaz.

e. Devlete karşı mali sorumluluklarını yerine getiren zimmet ehli Yahudi

ve Hıristiyanların katli haramdır.

f. Çalınan malın miktarına bakılmaksızın hırsızlık haddi uygulanır.

g. Takiyye ne sözde ne de amelde caizdir. 8-

h. Amel imandan cüzdür. Büyük günah işleyen kimse ebedi olarak cehennemde

kalacaktır. (el-Eş’arî, 1950: I/156 )

**3.2. Necedât**

Nâfî’nin İbâziyye’yi tekfir etmesi ve muhaliflerin kadın ve çocuklarını

öldürmeyi meşru görmesi üzerine bazı kimseler ondan ayrılarak Necde

b. Âmir el- Hanefiye’ye bey’at ettiler. Necde’nin Ebû Fudeyk tarafından

öldürülmesinden sonra fırka bölünerek bir kısmı Atiyye b. Esved’e tabi

olurken bir kısmı da Ebû Fudeyk’e tabi olmuşlardır. Başlangıçta Bahreyn,

Uman ve Taif dahil büyük bir coğrafyaya hakim olan Necde; dinin temel

esaslarını bilmemenin caiz olmadığını ancak fer’î meseleleri bilmemenin

mazur görülebileceğini ileri sürmüştür.

Bu fırkanın temel bazı görüşleri şunlardır:

a. Sözde ve fiilde takiyye caizdir.

b. Hırsızlık, zina ve içki içme günahını işleyenlerin toplum dışına itilmesi

doğru değildir.

c. İnsanların şahsi sorumluluklarını yerine getirmeleri halinde bir devlete

ihtiyaç yoktur. (el-Eş’arî, 1950: I/162)

**3.3. Acaride**

Kurucusu Abdulkerim Acred veya Acerred’tir. Başlangıçta Necedât fırkasından

sudur eden Ataviyye fırkasının kurucusu Atiyye b. Esved’in öğrencisidir.

Kılasik kaynaklarda Haricilere atfedilen kâfirlerin çocuklarını

gayr-ı Müslim sayan görüşe karşı çıktı. Nâfî b. Ezrak’ın kendisi ile birlikte

hicret etmeyen Muhakkime’yi tekfir eden görüşünü kabul etmedi. Hicreti

farz değil bir fazilet olarak değerlendirdi. Kaade büyük günah işlemedikçe

mü’min olup kendilerinin ve çocuklarının kanlarını korumuş olurlar.

Başlangıçta siyasî konularla ilgilenen Haricî grupların görüldüğü üzere ortaya

çıkışlarına sebep olan siyasi konulardan ziyade fıkhın fer’î konuları

üzerinde tartıştıkları ve ihtilafa düştükleri görülmektedir. Görüşleri:

a. Allah’ın iradesi her şeye şamil olmakla birlikte ona kötülük nispet edilemez.

H A S A N O N A T - O R H A N A T E Ş

72

b. Muhaliflerin mallarını savaş dışında ganimet olarak kabul etmek uygun

değildir.

c. Çocuklar buluğ çağına gelip kendi kanaatlerini izhar edinceye kadar

masumdurlar. (eş-Şehristanî, 1993: I/148)

**3.4. Beyhesiyye**

Beyhesiyye fırkası Ebû Beyhes Heysam b. Câbir’e (ö. 94/713) nispet edilir.

Ebû Beyhes, Haccac’ın takibinden kaçarak Medine’ye geldi. Burada

yakalanan Ebû Beyhes’i I. Velid öldürttü. Bu fırkanın teşekkülü basit

bir fıkhî tartışmaya dayanır. Misafirlerine hizmette kusur eden cariyesini

kâfirlere satmak isteyen İbrahim isimli bir şahsa Meymun isimli bir başka

Haricî Müslüman bir cariyenin kâfirlere satılamayacağını söyler. Bunun

üzerine ihtilaf çıkar. Ebû Beyhes cariyenin satılabileceği konusunda karar

verir. Karşı görüş beyan edenleri de tekfir eder. Bu tartışmayla İbrahimiyye,

Meymuniyye, Vâkıfa ve Beyhesiyye isminde dört grup oluşmuştur.

Beyhesiyye’nin bazı görüşleri şunlardır:

a. İman, ilim, ikrar ve ameldir.

b. Kebire sahipleri imam ya da naibi tarafından cezalandırılmadıkça ve günahları

sabit olmadıkça mümin veya kâfir olarak isimlendirilemezler.

c. Ölmüş hayvan, kan, domuz eti ve Allah’tan başkasına adına kesilen hayvanların

dışındaki şeylerin yenmesi helaldir. (eş-Şehristanî, 1993: I/144)

**3.5. Sufriyye**

Muhakkime içerisinden çıkan, Ezârika gibi aşırı fırkalardan biridir. Kurucusu

Ziyâd b. el-Asfar’dır. Ona göre, günah işleyenler müşriktir.

Ezârika’nın aksine muhaliflerin kadın ve çocuklarını öldürmeyi caiz görmezler.

Hakkında belli bir ceza bulunmayan fiilleri işleyen kimse küfre

düşer. Zina ve hırsızlık gibi hakkında ceza bulunan fiilleri işleyenlere zani,

hırsız denir; kafir ya da müşrik denmez. Sufriyye üç fırkaya ayrılmıştır.

Birincisi Ezarika gibi düşünür. İkincisi hakkında belli bir ceza bulunmayan

fiilleri işleyen kimse sadece küfre düşmekle kalmaz imandan da çıkmış

olur. Üçüncü fırka, küfür sıfatı kişiye hakim tarafından cezalandırılması

halinde verileceğini ileri sürer. Muhakkimetü’l-Ulâ’nın ilk imamlarının

imametini kabul ederler. Sufriyye aşırı görüşleri nedeniyle yaşama şansı

bulamamıştır. (el-Bağdadî,1995:90)

**4. İbâziyye**

İbâziyye, Haricî fırkalar arasında, mutedil görüşleriyle günümüze kadar

varlığını sürdüren bir fırkadır. Bu sebeple İbâziyye geniş bir şekilde ele

almak gerekmektedir.

**4.1. İsimlendirme**

Abdullah b. İbâz’ın ismine nispetle bu fırkaya İbâziyye isminin verildiği

konusunda özellikle Makâlât yazarları arasında genel bir kanaat mevcuttur.

(eş-Şehristanî, 1975:157) İbâzîyye ismi, bu fırka mensuplarınca hicrî III./

IX. asrın son çeyreğinden itibaren kullanılmaya başlanmıştır.

İbâziyye tabirini, bir fırkaya karşılık olarak ilk defa Magribli İbâzî müellif

Umrus b. Feth (283/896) *ed-Deynûnetü ve’s-Saffât* adlı eserinde kullanmıştır.

(el-Ammî, 1999:5-6) İbâziyye ismi, Ebâziyye veya İbâziyye olmak

üzere iki farklı şekilde kullanılmaktadır. İbâziler’in önemsediği çağdaş

müfessirlerden Libya’lı Şeyh Ettafeyyiş, İbâz adından yola çıkarak fırka

adının İbâzîyye biçiminde okunuşunu tercih etmiştir. (Ettafeyyiş, 1993:11-

20) Karkış, *Târihu’l-İslâm fî İfrîkiyye* adlı eserde İbâziyye okunuşunu tercih

etmiştir. (Karkış, trz.: 212) *Dâiretü’l-Meârifi’l-İslâmiyye’*de, Şimali

Afrika’da “Ebâziyye” şeklinde söylendiği yazılıdır. (Motilinski,1885: I/11)

Ancak bazı kaynaklar Şimali Afrika’da yaşayan İbâziler’in “İbâziyye” şeklinde

söylediklerini kaydeder.

Abdullah b. İbâz ’ın şahsında yürütülen münakaşa onun fırkanın tesisindeki

rolüyle ilgilidir. İbâzî müelliflerin çoğuna göre fırkanın kurucusu ve

görüşlerini sistematize eden kişi Ebû Şa’şa Câbir b. Zeyd arka plânda kalırken

Abdullah b. İbâz fırkanın propagandasından sorumlu birisi olarak ön

plana çıkmıştır. (Nasır, 2006:29)

Câbir’in görüşlerini her ortamda açık bir şekilde anlatan ve müdafaa eden

Abdullah b. İbâz olduğundan fırka, ona nispeten İbâzî olarak isimlendirildi.

İbâziler’e göre fırkalarının Câbir b. Zeyd’e rağmen İbâziyye şeklinde

meşhur olmasının bazı sebepleri vardır: **1-** *Abdullah b. İbâz’ın ateşli propagandacı*

*kişiliği* **2-** *Emevîler’in bilinçli ve sistematik saptırma politikaları*

**3-** *Mururu zamanın İbâziler’e galebesi;***4-** *Câbir b. Zeyd’i koruma çabası.*

(eş-Şemmâhî, 1987: I/65) Abdullah b. İbâz ve taraftarlarına, İbâziyye

dışında isimler de verilmiştir.

a. Ehl-i Da’ve

İbâzî müellifler eserlerinde kendilerini Ehl-i Da’ve olarak zikrettiler. Ancak

Câbir b. Zeyd’in ölümünden sonra onların istekleri dışında İbâzî ismi

insanlar tarafından yaygın bir şekilde kullanılmaya başlanınca Ehl-i Da’ve

kullanımı terk edilmeye başladı. (el-Hınaî, 2006: 29)

b. Ehl-i İstikâme

İbâziler’in kendileri için kullandıkları bir diğer isim, Ehl-i İstikâme’dir.

Gittikleri yolun doğruluğunu ifade etmenin yanında, İbâziler kendilerini,

Hz. Peygamber’le başlayan daha sonra Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer ile devam

eden doğru ve sağlam yolun Rasibî’den (38/658) başlayarak takipçisi olarak

görürler. (el-Barunî, 2003:18-19)

c. el-Kaade

Abdullah b. İbâz ve bağlıları kendileri gibi düşünmeyen Müslümanlar’a

kılıç çekmeyi reddederek Basra’da kaldılar. Bunun üzerine Nâfi Basra’da

kalanlara, onları tahkîr için Allah için cihada çıkmayıp oturup kalan korkaklar

anlamında el-Kaade adını verdi. (Abdulhalîm, 1990: 13)

d. Vehbiyye

Kuzey Afrikalı İbâziler ile Umanlı İbâziler bu konuda ihtilaf etmişlerdir.

(er-Raşidî, 1992: 148) Bazıları bu adlandırmayı Rüstemî Devletinin ikinci

imamı Abdulvehhâb’a dayandırırken bazıları da Abdullah b. Vehb er-

Rasibî’ye isnat eder. Doğrusu Abdullah b. Vehb er-Rasibî’ye nispet edilmesidir.

Rasibî muhaliflere karşı kılıç kaldırmayı ve isti’razı yasaklamıştır.

Muhtemelen onun bu etkisi sebebiyle Basra Muhakkimesine Vehbiyye

denmiş olabilir. (Ettafeyyîş,1983:115)